

### أَثَارُالِإِمَامِ إِنْ قَيْمُ الْجَوْزِيَّةِ وَمَالِحَقَهَا مِنْ أَغَالِ (٦)



# إغَاثَةُ اللَّهْفَ انِ

## جَرِي الْغِرَيْنِ الْغُرَيْنِ الْعُرَانِ عُرِيْنِ الْغُرَيْنِ الْعُرْنِ الْغُرَيْنِ الْعُرَانِ الْعُرَانِ الْعُرَانِ عُرِيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِي اللَّهِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِيلِ الْعِلْمِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلِي الْعِلْمِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِيلِي الْعِلْمِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلِي الْعِلْمِ عَلَيْنِ اللَّهِي

سَنيف الإمَّامِ أَيْ عَبْدِ ٱللَّهِ مُحَدِّنِ إِنِي بَكُرُ بْنِ أَيُّوبِ ٱبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ ( ١٩٢ - ٧٥١ )

> خَقِیْق پھبرلار حمٰق بن حسن بن قائر

> > إشركاف

بَهِ لِنْ عَبِّلِلْهِ اللَّهِ الْمِنْ فَانِدُ إِنَّا لِيَهِ فَاللَّهِ فَانِدُ إِنَّا لِيَهِ فَانِدُ إِنَّا لِيَ

الكالم المالية المالية

### جِفُونُ لِطّبُع مَجُفُوظَ





- info@ataat.com.sa
- © 00966 559222543
- (v) @ ataat11



٥٤٤١هـ / ٢٠٢٣م



#### مقدمة التحقيق

اللهم لك الحمدُ كما ينبغي لجلال وجهك وعظيم سلطانك، حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، اللهم اهدنا لما اختُلِفَ فيه من الحق بإذنك.

أما بعدُ؛ فإن تحرير مسائل العلم وتنقيحَها من المطالب الكبار التي لا ينهض بها إلا من رسخت في العلم قدمُه، وطالت له مصاحبتُه، مستبطنًا لدخائله، مستقرئًا لدقائقه، مستخرجًا لمخبَّآته، غائصًا على أسراره.

ولا يُسابِقُ فيها إلا ضليعٌ، طابَ بالدليل مشربُه، وزكا بالاتباع غَرْسُه، وكانَ له من رُوحه المؤمنة مَعِينٌ لا يَنْضَب، ومن نفسه التوَّاقة رفْدٌ لا ينتهي.

نعم، ولا تَهْتَزُّ لها إلا نفوسٌ عَشِقَت العلم، وأَنِفَتْ من مَعرَّة الجهل، وسئمت تِيْهُ الحَيْرة، وغَصَّت بمرارة الخطأ، وتَسامَتْ عن هَوانِ التبعية لغير الحق، ولم تَرْضَ بدلاً ببَرْدِ اليقين، وعِزِّ الثقة، ولذَّة الإصابة، وراحةِ التوفيق، وطمأنينة النَّجاح.

وهذه الرسالة التي بين يديك ثمرةٌ يانعةٌ من ثمار التحرير والتنقيح، أنضجَها صدقُ الطَّلب وصحةُ العزم، وروَّاها طولُ التأمُّل وحُسْنُ التأتِّي، ورَعَاها لزومُ الجادَّةِ وسلامةُ المنهج.

وهي لأحد أولئك الأفراد الذين ازدانت بهم سماء العلم، وأشرقت بضيائهم شمس التحقيق، وكان له في هذا الباب مقام صِدْقٍ

مشهود: الإمام العلم ابن قيم الجوزية \_ رحمه الله تعالى \_.

إذا ذُكِر الأحبارُ في كل بلدةٍ فهم أنجمٌ فيها وأنت هلالُها

وإنك لواجدٌ فيها من دقيقِ البحث، وعظيمِ التجرُّد، ما يملأ قلبك رضًا وطمأنينة، وما عسى ألا تقف عليه في موضع آخر إن شاء الله.

فدُونَكها. . موردًا عذبًا لم تكدِّرهُ العصبيَّة، ولا شابَتْهُ حميَّةٌ لغير ما اقتضتهُ قواعدُ الشريعة، وهَدَتْ إليه نصوصُ الوحي.

فَرِدْهُ، وانظر لنفسك، وتَبَصَّرْ، لتستوثق لعلمك، وسافر بهمَّتك في طلب الحق، وانْشُدْهُ كما تَنْشُدُ عزيزًا فقدتَه، فإذا عرفته فالْزَمْهُ، فعمًّا قليلِ تَحْمَدُ صُنعك.

#### دراسة الرسالة، والتعريف بها:

- \* اسمها:
- \* نسبتها إلى المصنف:
  - \* تاریخ تصنیفها:
- \* موضوعها ومنهج المصنف فيها:
  - \* الثناء عليها:
    - \* طبعاتها:
  - \* الأصل الخطي المعتمد عليه:
    - \* عملي في إخراجها:

#### اسم الرسالة

ليس في الأصل الخطيِّ الذي اعتمدتُه إشارةٌ إلى تسمية الرسالة، مِنْ كلام المصنف، لا في صدرها ولا في خاتمتها ولا في أثنائها.

وإن كان الظاهرُ أن الاسم الذي أثبته الناسخ على ظهرها: "إغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان"، هو الاسمُ الذي ارتضاهُ المصنفُ لها، ولعله كتبه على ظهر نسخته؛ ويدلُّ عليه أنه ذكرها به في كتابه الآخر "مدارج السالكين" (٣/ ٣٠٨)(١).

وقد عرفها العلماء بهذا الاسم كما سيأتي في تثبيت نسبتها إلى المصنف.

ورفعًا للالتباس، ودفعًا للوهم، وميلًا إلى الاختصار؛ دعاها بعض أهل العلم: «الإغاثة الصغرى» (٢)، تفريقًا بينها وبين «الإغاثة الكبرى»: «إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان».

ويُلاحَظ أن في العنوان الذي اختاره المصنف لهذه الرسالة إيماءً إلى الغرض الذي حمله على تأليفها، وهو إغاثة الملهوف الذي بدرت منه كلمة الطلاق حال غضبه، غير قاصدٍ فِراق زوجه= بما يُسكِّن

<sup>(</sup>١) في مطبوعة «المدارج» و«شذرات الذهب»: «إغاثة اللهفان في طلاق الغضبان». بإسقاط لفظة: «حكم».

<sup>(</sup>٢) انظر: «ابن قيم الجوزية» للشيخ بكر أبو زيد (٢٢٠).

فؤاده، ويَرْبِطُ على قلبه، ويحميه عن التعرُّض لسخط الله، بالتردِّي في التحليل المحرَّم، فيما إذا قيل بوقوع طلاقه (١١).

(۱) انظر لنحو هذا في التعليل لقول الشيخين في مسألة الطلاق الثلاث: "فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم" (۱۱/ ۳۹)، عن "تسمية المفتين" للشيخ الدكتور سليمان العمير (٤١ ـ ٤٢).

وليس المرادُ أن هذه الرغبة كانت هي ـ وحدها ـ الدافع لاختيار هذه الأقوال، والانتصار لها. فإن دلائل الكتاب والسنة والإجماع والاعتبار ـ التي هي موضع نظر الشيخين، ومحطُّ رحالهما، وعليها يقوم شامخ بنيان فقههما ـ هي التي قادتهما إلى القول بهذه المسائل وغيرها.

وإنما كانت تلك الرغبة \_ مع واجب البلاغ \_ هي الباعث على الانتصاب للتأليف فيها، والإفتاء بها، والصبر معها على عظيم الأذى، وشديد البلاء؛ احتسابًا لثواب الله، وثقة بموعوده، وسيرًا على نهج الأنبياء في هداية الخلق، ومحبة الخير لهم، والشفقة عليهم من التَّخوُضِ في موارد الهلكة.

#### نسبة الرسالة إلى المصنف

هذه الرسالة ثابتةُ النِّسبة إلى ابن القيم \_ رحمه الله تعالى \_، دونما شكِّ أو ريب.

ودلائلُ ذلك متوافرة، يأخذ بعضها برقاب بعض، فمن ذلك:

۱ \_ ذِكْرُ ابن القيم لها في بعض كتبه؛ كما في «مدارج السالكين» ( \*7.4 ).

٢ ـ نقلُ العلماء عنها؛ فقد نقل منها ـ مصرِّحًا باسمها العَلَمِيِّ، ونسبتها إلى ابن القيم ـ الشيخ مصطفى الرحيباني (ت: ١٢٤٣) في كتابه «مطالب أولي النهى في شرح غاية المنتهى» (٥/ ٣٢٣ ـ ٣٢٣)، وعنه نقل ابن عابدين (ت: ١٢٥٢) في حاشيته «رد المحتار على الدر المختار» (٣/ ٢٥٧).

 $\Upsilon$  ـ تسميةُ بعض مترجمي ابن القيم لها ضمن سياق تصانيفه؛ كما صنع ابن العماد في «شذرات الذهب» ( $\Lambda$ /  $\Lambda$ ).

٤ ـ ثبوتُ نسبتها إلى ابن القيم على ظهر النسخة الخطية المكتوبة سنة ٥٨٨، وهي بخط أحد المشتغلين بالعلم.

توافق كثير من مباحثها، واختياراتها، مع ماهو موجود في مصنفات ابن القيم الأخرى.

٦ أسلوبُ ابن القيم الذي لا يخفى على من عانى قراءة مصنفاته ظاهرٌ الظهور كلَّه في هذه الرسالة.

#### تاريخ تصنيف الرسالة

ليس بين يديَّ ما أستطيع به أن أجزم أو أقرِّب العلمَ بتاريخ كتابة المصنف لرسالته هذه.

إلا أنه أشار إليها في كتابه «المدارج»، كما أشار فيه إلى غير ما كتاب من كتبه؛ فهي متقدِّمةٌ عليه في الغالب.

وهذا وإن كان مفيدًا، إلا أنه \_ كما ترى \_ ليس بذي بالٍ في تحديد تاريخ التصنيف.

فإذا نظرنا إلى طريقة ابن القيم في معالجة موضوع الرسالة، وما حشده فيها من أنواع الدلائل، وقرَّره خلالها من لطائف الحُجَج، وروائع الاستنباط، وقارنَّاها بالمواضع التي تعرَّض فيها لهذه المسألة في كتبه = فقد يتراءى لنا تأخُّر هذه الرسالة عنها، لظهور ابن القيم في رسالته هذه وقد استولى على الأمد، وأوفى على الغاية، واستقرَّت في يده أدواتُ المجتهد، وقويت ثقتُه باختياراته.

وهذه المحجَّةُ في استكناه التاريخ، وإن كانت رائقةً في مرأى العين، فهي مظنةُ الزلل؛ فلا تملأ منها يديك.

#### موضوع الرسالة، ومنهج المصنف فيها

أما موضوعُها، فهو ـ في الأصل ـ: حكمُ طلاق الغضبان، هل يقع أم لا؟. واختار المصنف عدم الوقوع بشرطه الآتي.

وقد أشار \_ وهو بسبيل الاحتجاج لقوله في هذه الرسالة \_ إلى مسائل أخرى في الطلاق وغيره، مستشهدًا، ومفرِّقًا، ومقارنًا.

ولما كان الإجمالُ والإبهامُ من مواردِ الغلط، ومظانِّ الالتباس والوهم، وكان التفصيلُ والتبيينُ من معالمِ طريقة المصنف في تناول مسائل العلم في عامة تصانيفه= حرص \_ في مواطن مختلفة من هذه الرسالة \_ على تحرير موضع النِّزاع، وتحديدِ مراده بالغضبان الذي يختار عدم وقوع طلاقه، وأبدأ في ذلك وأعاد.

أما تحريرهُ لموضع النِّزاع؛ ففي تفصيله لأقسام الغضب، ومايلزم على كل قسم من نفوذ الطلاق والعقود، وبيانِه أن القسمين الأولَيْنِ مما لا يتوجَّه فيه الخلاف، وإنما الشأنُ في القسم الثالث (١).

وأما تحديدُه للغضبان الذي يذهب إلى عدم وقوع طلاقه، فقد قام على أمرين:

الأول: النظرُ إلى قصد القلب للطلاق، وعدمه.

قال: «لا كلام في الغضبانِ العالمِ بما يقول، القاصدِ المختارِ لحكمه، دفعًا لمكروه البقاء مع الزوجة، وإنما الكلامُ في الذي اشتد

<sup>(</sup>۱) انظر: (ص: ۲۰ ـ ۲۱).

غضبه حتى ألجأه الشيطان إلى التكلُّم بما لم يكن مختارًا للتكلُّم

ومثَّل للأول: بمن زنت امرأته، فغضب، فطلقها؛ لأنه لا يرى المُقام مع زانية، فلم يقصد بالطلاق إطفاء نار الغضب، بل التخلص من المقام معها، فهذا يقع طلاقه (٢).

وقال: «إذ لو لم يقع هذا الطلاق لم يقع أكثرُ الطلاق؛ فإنه غالبًا لا يقع مع الرضا»<sup>(٣)</sup>.

ومثلً للثاني: بمن خاصمته امرأته وهو يعلم من نفسه إرادة المقام معها على الخصومة وسوء الخُلُق، ولكنْ حمله الغضب على أن شفى نفسه بالتكلُّم بالطلاق، كسرًا لها وإطفاءً لنار غضبه (٤).

فهذا الذي لا يقع طلاقه.

فكلامه إنما هو في «الغضبان الذي يكره ماقاله حقيقة»(٥).

وهو يعتبر هذا الفرق بين الصورتين هو حرفُ المسألة ونُكْتتها.

الثاني: الوقوفُ على مرتبة الغضب ودرجته.

انظر: (ص: ٣٠). (1)

انظر: (ص: ٣٢). (٢)

انظر: (ص: ٤٥). (٣)

انظر: (ص: ٣٣). (٤)

انظر: (ص: ٣٢). (0)

فالغضب الذي يقصده هو ما منع الغضبان كمال التصوير والقصد، فليس هو غائب العقل بحيث لا يفهم ما يقول بالكلية، ولا هو حاضر العقل بحيث يكون قصده معتبرًا(١).

فأما من حصلت له مبادىء الغضب وأوائله، بحيث لا يتغير عليه عقله وذهنه، ويعلم ما يقول ويقصده؛ فهذا لا إشكال في وقوع طلاقه.

وكذا من بلغ به الغضب نهايته، بحيث ينغلق عليه باب الإرادة والعلم، فهذا لا يتوجَّه خلافٌ في عدم وقوع طلاقه (٢).

فتبيَّن بهذا أن المُعَوَّلَ عليه عند ابن القيم لعدم وقوع طلاق الغضبان ليس هو الغضب، وحده، بل لابُدَّ من اجتماع أمرين: غضبٍ يُعْمِي عن كمال التصورُّر، وعدم قصدٍ من القلب لإيقاع الطلاق.

والمرءُ يُدَيَّنُ في ذلك (٣).

فالغضبان الذي لا يقع طلاقه عنده هو من توفر فيه الأمران، وما عداه فواقعٌ طلاقه.

ومع هذا التفصيل والتحرير، أُجْمَلَ بعضُ الفقهاء مذهبَ ابن القيم في المسألة، وأطلق خلافه فيها.

قال الشيخ مرعي الكرمي في «غاية المنتهى»:

<sup>(</sup>١) انظر: (ص: ٤٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: (ص: ۲۰ ـ ۲۱).

<sup>(</sup>٣) انظر: (ص: ٤٢).

«ويقع ممن أفاق من نحو جنونٍ وإغماءٍ فذكر أنه طلَّق، وممن غضب، خلافًا لابن القيم».

فتعقبه شارحه الرحيباني بما ينفي إطلاق ابن القيم للقول بعدم وقوع طلاق الغضبان (١).

وممن أجمل مذهب ابن القيم كذلك \_ دون أن يسميه \_: الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (٩/ ٣٠١)، ونسبه إلى بعض متأخري الحنابلة. ومن قبله الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٧٨).

\* ومن المعالم البارزة في منهج ابن القيم في تحرير مباحث رسالته
 هذه:

١ عنايتُه البالغة بتحرير موضع الخلاف، وتحديدُ مقصودِه وقولِه بوضوح. كما تقدم شرحه.

٢ \_ احتفالُه بنصوص الوحى، تفقُّهًا، وتدبُّرًا، واستنباطًا.

فَنزَعَ منها \_ نَزْعَ عبقريِّ \_ دلائلَ وشواهد، لم أرها عند غيره، لما ذهب إليه في مسألة طلاق الغضبان.

٣ ـ سَعَةُ دائرة اطلاعه على مذاهب العلماء وأقوالهم ومصنفاتهم، فضمَّن رسالته من أقوال المتقدمين والمتأخرين من مختلف علماء المذاهب شيئًا كثيرًا، نصَّا وإشارةً، وقفتُ على بعضها بعد لأي،

<sup>(</sup>۱) انظر: «مطالب أولى النهي في شرح غاية المنتهي» (٥/ ٣٢٢ ـ ٣٢٣).

وعجزت عن بعض.

٤ ــ تمثّلُه المدهش لعلوم الشريعة، أصولها وفروعها، فروقها ونظائرها، قواعدها وضوابطها، أسرارها ومقاصدها، واستثماره لذلك
 كله في تحقيق حكم الشارع في المسألة التي عقد لها هذه الرسالة.

٥ ـ تجرُّده، وإنصافه، وحميَّته للحق، وسيره خلف ضياء الدليل المعصوم، ونبذه التعصُّب لآراء الرجال.

٦ \_ تنوُّعُ أدلته، واستكثارُه من الحُجَج والبراهين.

٧ ـ يُسرُ عبارته، وسهولةُ لفظه، وتقيُّلُه أسلوب الكتاب والسنة.

#### الثناء عليها

قال العلامةُ جمالُ الدين القاسمي عنها: «وهو كتاب نفيسٌ، يفيد الأمة فائدةً عظيمةً في المسألة المذكورة...، وكان الوالدُ \_ رحمه الله \_ يطالعُه دائمًا ويبتهجُ به»(١).

وقال مرةً أخرى: «وكان الجدُّ والوالدُ ـ قدَّس الله روحهما ـ يطالعانها كثيرًا، بل إني شُغِفْتُ بها مِنْ صِغَري؛ لكثرة ما أرى الوالد ينظر فيها!»(٢).

وكما كان والدُ القاسميِّ وجدُّه حَفَيَّنِ بها كان هو عظيمَ الإقبال عليها، ولئن كانا حريصَيْنِ على مطالعتها فلقد كان هو توَّاقًا إلى تعميم النفع بها<sup>(٣)</sup>، ولذا لم يفتأ من ذِكرها والإشادةِ بها في مجالسه ودروسه ورسائله إلى إخوانه.

بعث إلى علامة العراق لعصره محمود شكري الآلوسي (ت: ١٣٤٢) يحدِّثُه عنها، قائلاً: «إنها من النوادر المضنون بها»(٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الرسائل المتبادلة بين جمال الدين القاسمي ومحمود شكري الآلوسي» (٧٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٩٨).

<sup>(</sup>٣) على عادته الجميلة في الحرص على نشر كتب المحققين من أهل العلم، وله في هذا الباب فلسفةٌ ونظرةٌ راشدة، ومن عجيب كلامه: «وجليٌ أن طبع كتاب خيرٌ مِنْ أَلْفِ داعٍ يتفرقون في الأقطار؛ لأنَّ الكتاب يأخذه الموافقُ والمخالف، والداعى قد يجد من العوائق مالا يظفر بأمنيته...». المصدر السابق (٥٦).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٩٨).

وبلغ من شغفه بإذاعتها ونشرها أنه حين رأى الإعلان عن طباعتها على ظهر جزء من مجلة «المنار» التي كانت تصدر لذلك العهد، لم يشعر - لِفرحه وابتهاجه - إلا وهو يكتب إلى صديقه العلامة الآلوسي يبشره، ويقول: «. . . فالحمدُ لله على ما أنعم وتكرَّم، ونسأله سبحانه أن يوفِّق إخواننا لنشر أمثاله، وتعميم النفع بأشكاله»(١).

وحين وقعت في يديه ملازمها الأولى كتب إلى الشيخ محمد نصيف (ت: ١٣٩١) يُسابِقُ قلمُه فرحَه: «تناولتُ أمس أوراق الملزمة الأولى من «إغاثة اللهفان»، وقد سُرِرْنا بالبشارة بطبعها؛ لِما أنها أنجحُ ما أُلِف للإصلاح في الزوجية والعائلات، وتحقيق أيمان الطلاقات؛ فإنّ سعادة الأمة في زيجتها هي معرفة الحالة التي تَنْحَلُّ بها العصمة قطعًا بلا خلاف، والحالة التي لا أثر لها في حَلِّ عصمة الزوجيّة...، وهذا الكتابُ نرجو منه تعالى أن ينبّه المتفقّهة والمُفتين على فيصل الحقّ في هذا الباب...»(٢).

وقد حدَّث أخاه الآلوسي بالعناء الذي لقيه وهو بسبيل إعدادها للنشر، وتعزَّى بأنَّ شغَفه بسرعة تنوير الأفكار، وتنبُّهِها إلى مراشدها، ممّا يُخفِّفُ تلك الصعوبات (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٢٥).

<sup>(</sup>٢) «جمال الدين القاسمي» لابنه ظافر (٦٠٨). وستأتي الإشارةُ إلى دور نصيف في طبع الرسالة.

<sup>(</sup>٣) «الرسائل» (٧٦).

#### طبعات الرسالة

طُبِعت هذه الرسالة أولَ ماطُبِعت بعناية الشيخ العلامة جمال الدين القاسمي رحمه الله تعالى (ت: ١٣٣٢)، بمطبعة المنار بمصر، سنة ١٣٢٧ (١)، عن الأصل الخطي الذي كان في مكتبته الخاصة (٢)، وهو الذي اعتمدتُ على مصورَّرته في هذه النشرة.

وكُتِب على لوحة الكتاب: وقد عني بتصحيحه وتخريج أحاديثه وتعليق حواشيه الأستاذ الشيخ جمال الدين القاسمي الدمشقي. ووقف على تصحيح طبعه حسين وصفى رضا.

ووجدتُ في آخر طبعة مكتبة الكليات الأزهرية \_ وهي مأخوذةٌ عن طبعة المنار \_ ما يلي: تم نسخًا على يد حامد بن أديب التقي لقبًا الأثرى مذهبًا في أواخر رمضان سنة ١٣٢٧ .

وحامد التقي من تلاميذ القاسمي والآخذين عنه (٣)، فيظهر أن القاسمي كلَّفه بنسخ الرسالة عن الأصل المخطوط (٤)، ثم تولى هو

<sup>(</sup>۱) بواسطة وإشارة وجيه الحجاز الشيخ محمد نصيف. انظر: «الرسائل المتبادلة بين القاسمي والآلوسي» (٩٤\_ ٩٨).

وقد أفادتنا هذه الرسائل أن الآلوسي هو الذي تسبَّب في معرفة القاسمي بنصيف الذي كان مفتاح خيرفي نشر الكتب النافعة. انظر: (٦٥) منها.

<sup>(</sup>٢) قال القاسمي: "ظفرت بنسخة منه في خزانة كتب الجَدِّ ـ عليه الرحمة ـ، ضمن أحد المجاميع». "الرسائل المتبادلة بينه وبين الآلوسي» (٧٥).

 <sup>(</sup>٣) انظر: «الأعلام» (٢/ ١٦٠). وانظر صورة إجازة القاسمي له في كتاب د.
 نزار أباظة عن القاسمي (٢١٩ ـ ٢٢١).

<sup>(</sup>٤) ويومى، إلى هذا قوله ـ في «الرسائل» (٧٦) ـ: «فرأيت أن ننسخه ثانية؛ لأن النسخة الأولى لا يستطيع الطابع طبعها؛ لقدم عهدها».

التعليق عليها، وربَّما مقابلتها.

وفي آخر الرسالة تنبيه من الواقف على تصحيحها على ماوقع فيها من أغلاط طباعية.

وقد جاءت هذه الطبعة مُطابِقةً لأصلها الخطي تقريبًا، إلا في مواضع يسيرة، وهذا مما يُحْمَدُ لَها، إلا أنها تابَعَتْةُ حتى فيما جانب الناسخ فيه الصواب، وضلَّ عنه قلمُه (١)، ولم تُشِرْ إلى ذلك، ولا عَلَقَتْ عليه، وقد كانت أحقَّ ببيان هذا وأهله.

وتميَّزت هذه الطبعة بتعليقات العلامة القاسمي (٢)، التي كتبها ـ في غالب الظن ـ قبل وفاته بخمس سنين، بعدما اسْتَحْصَدَ زرعُه واستغلظ، وألقى عصاه واستقرَّ به النوى على المنهج الحقِّ في التلقِّي والتفقُّه (٣).

وكانت هذه الطبعة أصلاً لما تلاها من طبعات:

- \_ طبعة مكتبة الكليات الأزهرية، بمصر.
  - \_ وطبعة مطبعة الإمام، بمصر.
- \_ وطبعة المكتب الإسلامي ببيروت سنة ١٤٠٦ بتصحيح محمد عفيفي، الذي أشغله تسويدُ التعليقات الطوال عن خدمة نصِّ الرسالة، بمقابلته على أصله الخطي، وتوثيق نقوله، وإضاءته بتعليقاتٍ كاشفةٍ مختصرة، وتذييله بفهارس هادية.

<sup>(</sup>۱) انظــر: (ص: ۱۲،۸،۷،۱، ۱۳، ۳۲،۲۷،۲۳، ۲۹،٤۱،۵۹،۵۹،۵۹،۵۹،۵۸ دوران ۲۹،٤۸،۵۳،۵۳) من نشر تنا.

 <sup>(</sup>٢) وقد كان مهتمًا مُعتزًا بها. قال في رسالته التي بشر فيها الآلوسي بالإعلان عن طبع الرسالة (١٢٥\_ ١٢٦): «وأظنُ أنه إذا قُدِّمَ منه لسيادتكم تكون لتعليقاته حظوةٌ كبرى. وقد اهتممتُ بالعناية بها جدًا، سيمًا أول تعليقة . . . ».

 <sup>(</sup>٣) كما هو معلومٌ لمن له فضلُ عنايةٍ بالرجلِ وتاريخه.

وقد أُلحِق بطبعة القاسمي \_ فغالبِ ما تلاها \_ قصيدةٌ طويلة لشاعر العراق معروف الرصافي، في الانتصار لمذهب شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم في مسائل الطلاق، تصورٌ قصة رجل محب لزوجه، غاضبه رفقاؤُه يومًا، فحلف بطلاق امرأته ثلاثًا، فحنث ، فأوقعها عليه بعض الفقهاء، فعاتبته زوجه عتابًا مرًّا باكيًا. ثم التفت الشاعر إلى فقهاء عصره، فلامهم، وأشاد بابن القيم وبكتابه "إعلام الموقعين". ولم أر فيها إشارة لرسالتنا هذه، تُسوِّغُ إلحاقها بها(۱).

ثم وقفتُ \_ بعد الفراغ من تحقيق الرسالة ومراجعتها \_ على طبعةٍ جديدةٍ لها بتحقيق عمر بن سليمان الحفيان، عن مؤسسة الرسالة ببيروت، سنة ١٤٢٤ ـ ٢٠٠٤م.

وهي طبعة جيدة في الجملة، اعتمد المحقق فيها على الأصل الخطّي الذي اعتمدنا عليه، وأَثْبَتَ تعليقات الشيخين القاسمي وابن مانع في حواشيه، واعتنى بها عناية حسنة، ولم تخلُ من هناتٍ يسيرةٍ لا يخلو من مثلها عملُ الحريص، ولا يحتملُ المقامُ ذكرها مفصّلة، وقد نبّهتُ عليها في موضع آخر.

<sup>(</sup>١) وفوق ذلك، فالرُّصافيُّ رقيقُ الدِّيانة، على فُحولة شعره، قبيحُ السيرة، على مَلاحة رَصْفه، وليس مثلُه ممَّن يُتكَثَّرُ بمدحه، ويُفْرَحُ بتزكيته.

وقد كذَّر ثناءه على ابن القيم بِنَيْلِه من فقهاء المَذاهب، وعَيْبه لهم، ونَعْتِهم بالغُلوِّ والتعسير. وما بِهم ذلك؛ فإنهم وإن جانبوا الصوابَ في مسألةٍ، فعن اجتهادٍ سائغ صَدروا، أو لإمامٍ مُتَبَع قَلَّدوا، وفي كُلِّ عُذْر.

ولذا ضرَّبتُ صفحًا عن إثبًات القصيدة؛ لأنها بزخارف الشعراء أشبه، وعن خِلال العلماء أَبْعَد. وقد جعل اللهُ لكل شيءٍ قدرًا.

#### الأصلُ الخطيُّ المُعْتمَدُ عليه

اعتمدتُ في إخراج الرسالة على مصوَّرة الأصل الخطي الذي كان بمكتبة العلامة القاسمي، قبل أن يستقرَّ في مكتبة الملك فهد الوطنية بالرياض.

وهو أصلٌ نادرٌ فريد(١).

قال الشيخ عبدالله الرواف (ت: ١٣٥٩)(٢): إنه لا نظير له، ولا في خزائن كتب نجد<sup>(٣)</sup>.

علَّقه فقير رحمة ربه الباري، محمد بن عبدالله بن هشام الأنصاري<sup>(٤)</sup>، في شهر شعبان سنة ٨٨٥.

(۱) وفي «تاريخ الأدب العربي» لبروكلمان (٢٦/٦) إشارةٌ إلى أن ثمة نسخةً أخرى من الرسالة في المتحف البريطاني، برقم (١٩٩٢).

وبعد طلب هذا المخطوط والنظر فيه تبيَّن أنه قطعة من الإغاثة الكبرى «إغاثة اللهفان من مصابد الشيطان».

(٢) من فُضلاء القصيم، رحل إلى الشام، وأخذ عن القاسمي، ونشأت بينهما صداقة، وله شغفٌ بالكتب، نسخًا وتحصيلاً وسعيًا في نشرها.

له ذكرٌ كثيرٌ في الرسائل التي بعثها القاسمي إلى الآلوسي، وله ترجمة في «علماء نجد» لشيخنا ابن بسَّام (٢٨/٤).

(٣) انظر: «الرسائل المتبادلة بين القاسمي والآلوسي» (٩٨).

(٤) لعله: محمد بن عبدالله بن محمد بن عبدالله بن يوسف بن هشام الأنصاري، فتح الدين، المحب بن الجمال، من ذرية ابن هشام النحوي، حفظ القرآن، واشتغل بالفرائض وغيرها عند البدر المادراني، وأذن له، وعند العلاء البغدادي =

وهو بخطِّ نسخيِّ واضح، ويقع في عشر ورقات، في كل ورقة صفحتان، في الصفحة نحو سبعةٍ وعشرين سطرًا.

وفي أسفل صفحة العنوان جوابٌ عن استفتاءٍ يتعلَّقُ بموضعٍ اختُلِفَ في حقِّ ملكيَّته، للشيخ نجم الدين الغيطي، وجماعة.

وفي هذا الأصل بعضُ الأخطاء التي لا أدري أمردُها إلى سهو الناسخ وعجلته، أم إلى سقم الأصل الذي ينقل عنه؟.

وقد لقى العلامةُ القاسميُّ في تصحيحه \_ وهو يُعِدُّه للنشر \_ عناء(١).

وكتب بخطه الأنيق الفارسي المُنمنم بِضْعَ تعليقاتٍ على هذا الأصل، ثم تنفَّس فيها وزادها عند شروعه في طبع الرسالة.

وأثبتَ في خاتمتها تاريخ فراغه من نقلها (٢)، وتصحيحها، وتعليق الحواشي عليها، في رمضان سنة ١٣٢٧ (٣).

الدمشقي، وحضر دروس القاضي الحنبلي، وتنزَّلَ في الجهات، وخطب بالزينية.

ترجمته في: «الضوء اللامع» (١٠٨/٨)، و «السحب الوابلة» (٣/ ٩٨٠). و ذكرا له أخًا أكبر منه يقال له: محمد المحب؛ توفي سنة ٨٩١. يحتمل أن يكون هو المراد \_ أيضًا \_.

<sup>(</sup>۱) كما أخبر عن نفسه (انظر ما نقلناه عنه في مبحث الثناء على الرسالة)، وقد بعث إلى الآلوسي يسأله إن كان عنده أصلٌ آخر للرسالة أن يبعثه إليه . انظر: «الرسائل» (٧٦).

<sup>(</sup>۲) انظر ما قدمناه (ص: ۱۸ ـ ۱۹).

<sup>(</sup>٣) ضُرب على هذا التقييد في الأصل ضربًا خفيفًا ...

#### عملي في إخراج الرسالة

١ ـ كتبتُ تقدمةً وجيزة في شرف وأهمية تنقيح العلوم، والتدقيقِ
 في تحرير مباحثها، وما حازتُهُ هذه الرسالة من ذاك الشرف.

٢ ـ قدمتُ بين يدي الرسالة بدراسة وتعريف مختصرين حولها، من حيث اسمها، ونسبتها إلى المصنف، وتاريخ تصنيفها، وموضوعها ومنهج المصنف فيها، وما ورد في الثناء عليها، وطبعاتها، والأصل الخطى الذي اعتمدتُه في إخراجها.

٣ ـ قابلتُها بالأصل الخطي الذي وصفته آنفًا، وأثبتُ مافي الأصل بعناية، وحيثما تبيَّن لي خطأ ناسخه خطأً لا أجد له وجهًا، أثبتُ ما أراه أولى بالصواب، وأوفى بأداء حقِّ المعنى والسياق، في المتن، ونبَّهتُ على ما في الأصل في الحاشية.

وإن كان لما كتبه وجهُ، وثَمَّ ما هو أقومُ منه، كتبت ما أراه الأولى في الحاشية وأبقيت الأصل على ما هو عليه.

وأضفتُ بضع كلمات في مواطن مختلفة، اقتضاها السياق اقتضاءً لازمًا، وجعلتها بين معكوفين، ونبهتُ عليها في الحاشية غالبًا.

٤ \_ قرأتُ النصَّ على مُكْثٍ، وأعدت ترقيمه وتوزيعه.

٥ \_ عزوتُ الآيات القرانية إلى سورها، وخرَّجتُ الأحاديث والآثار تخريجًا موجزًا يفي بالمقصود.

٦ \_ وثَّقتُ النقول، وآراء الفقهاء من مصادرها الأصلية (١١).

٧ \_ علَّقتُ تعليقاتٍ مختصرة على ما لاح لي حاجته إلى بيان.

٨ ـ أثبت جميع تعليقات العلامة القاسمي على طبعته، وختمتُها باسمه؛ تمييزًا لها عن تعليقاتي، وإن كانت تعليقات الشيخ متميزة بنفسها، دالة على مُنْشِئها، غيرَ مفتقرة إلى تنبيه (٢).

كما أثبتُ المهمَّ من تعليقات الشيخ محمد بن عبدالعزيز بن مانع \_ رحمه الله \_ (ت: ١٣٨٥) على نسخته الخاصة من مطبوعة القاسمي، المحفوظة بمكتبة الملك فهد الوطنية، برقم (٢٠٨٤٦٥)، ونسبتُها إليه. وهي يسيرة.

٩ ـ صنعتُ للرسالة فهارس لفظية (٣) وعلميةً، تُقرّب فوائدها، وتُبْرزُ مخبّاتها.

والحمد لله رب العالمين.

وكتب

عبدالرحمن بن حسن بن قائد الريمي الأحد ١٤٢٤ من شهر رجب سنة ١٤٢٤ مكة المكرمة \_حرسها الله \_

<sup>(</sup>١) كما وتَّقتُ النقول الواردة في تعليقات القاسمي، وجعلتُ التوثيق بين معكوفتين.

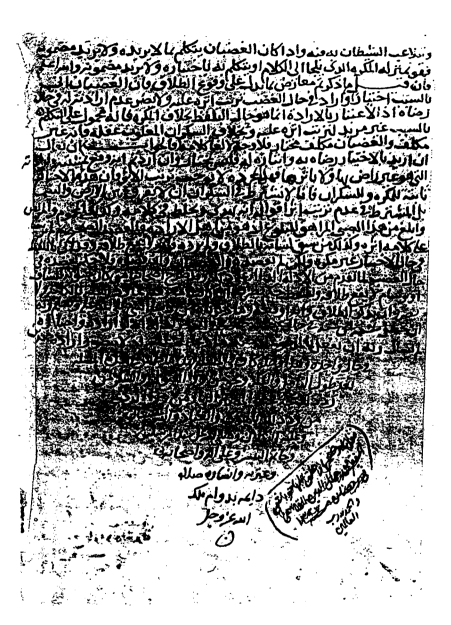
<sup>(</sup>٢) وأهملت بضع تعليقاتٍ وردت في بعض الطبعات المصرية المأخوذة عن طبعته؛ لضعفها، ونزولها عن طبقة تعليقات الشيخ، وعدم ثبوتها في طبعته. ولعلها من القائمين على تلك الطبعات \_ وإن لم يُسمّوا \_.

<sup>(</sup>٣) انظر مقدمة «شرح المسند» للشيخ أحمد شاكر (١/٥).

نماذج من الأصل الخطِّي

صورة صفحة العنوان

مغضجعة مأب الطلاق ذاغلاق والكرة وللسكران والجيتون ه الدحود وموانعيام في من كلام الشائع في الدس يَذِر اللهاج والغضي عَبِر العَلَى وَمُلْكِكُمُ من الله الله هدا اللفظ بربدبه نؤ والغصب وموفو أغيروا صدرا أنتراللف والفوا أوجبه ومقنعى



صورة الصفحة الأخيرة



### أَثَارُالْإِمَامِ إِنْ قَيْمَ الْجَوْزِيَّةِ وَمَا لِحَقَهَا مِنْ أَعَالِ (٦)



# إغَاثَةُ اللَّهْفَ انِ

## جَرِي الْغِرَيْنِ الْغُرَيْنِ الْعُرَانِ عُرِيْنِ الْغُرَيْنِ الْعُرْنِ الْغُرَيْنِ الْعُرَانِ الْعُرَانِ الْعُرَانِ عُرِيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِي اللَّهِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِيلِ الْعِلْمِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلِي الْعِلْمِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِيلِي الْعِلْمِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلِي الْعِلْمِ عَلَيْنِ اللَّهِي

سَنيف الإمَّامِ أَيْ عَبْدِ اللَّهِ مُحَدِبْنِ إِنِي بَكُرُبْنِ أَيُّوبِ أَبْنِ قَيِّمِ الجَوْزِيَّةِ ( ١٩٢ - ٧٥١ )

> خَقِیْق **بحبُرلِارِحِن بن مِسِن بن ق**ائر

> > إشركاف

بَهِ لِنَهِ عَبِيلِ اللَّهِ اللَّهِ فَانَدُهِ إِلَيْهِ اللَّهِ فَانَدُهُ إِلَيْهِ فَانَدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَانَدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَانَدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَانَدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِنَّا إِلَيْهِ فَانِدُهُ إِنَّا إِلَيْهِ فَالِيلًا إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهِ أَنْهِ إِلَيْهِ أَنْهِ إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهِ أَنْهِ إِلَيْهِ أَنْهِ إِلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ فَالْمِنْ أَنْهُ إِلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلِيلُا أَلِيلًا إِلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

المنظاء المنات ا

#### بِنْ الْعَرِينِ الْعَرِينِ الْتَحَدِينِ الْتَحَدِينِ الْتَحَدِينِ الْتَحَدِينِ الْتَحَدِينِ الْتَحَدِينِ

الحمدُ لله الحكيم الكريم، العليِّ العظيم، السميع العليم، الرَّءُوفِ الرحيم، الذي أَسْبَغَ على عباده النَّعمة، وكتب على نفسه الرَّحْمة، وَضَمَّنَ الكتابَ الذي كتبه أنَّ رحمته تَغْلِبُ غضبه، فهو أرحمُ بعباده من الوالدةِ بولدها، كما هو أشدُّ فرحًا بتوبة التائب مِنَ الفاقدِ لراحلته التي عليها طعامه وشرابه في الأرض المَهْلكة إذا وجدها.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له رب العالمين، وأرحمُ الراحمين، الذي تَعَرَّفَ إلى خلقه بصفاته وأسمائه، وتَحَبَّبَ إليهم بإحسانه وآلائه.

وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله الذي خَتَم به النبيين، وأرسله رحمةً للعالمين، وبَعَثه بالحنيفيَّة السَّمْحة والدين المُهَيْمِن على كُلِّ دِين، فَوَضَعَ به الآصار والأغلال، وأغنى بشريعته عن طُرُقِ المكر والاحتيال، وفتَح لمن اعتصم بها طريقًا واضحًا ومنهجًا، وجعل لمن تمسَّك بها من كلِّ ما ضاق عليه فرجًا ومخرجًا.

فعند رسول الله على السّعة والرحمة، وعند غيره الشّدة والنّقمة، فما جاءه مكروب إلا وَجَد عنده تفريج كُرْبَتِه، ولا لهفان إلا وجد عنده إغاثة لَهْفتِه، فما فَرَّق بين زوجين إلا عن وَطَرِ واختيار، ولا شَتَّتَ شَمْلَ مُحِبَّيْنِ إلا عن إرادة منهما وإيثار، ولم يُخَرِّب ديار المُحِبِينِ بِغَلَطِ اللسان، ولم يُفَرِّق بينهم بما جرى عليه من غير قصدِ الإنسان، بل رفع المؤاخذة بالكلام الذي لم يَقْصِدُهُ المتكلّمُ بل جرى على لسانه بحكم المؤاخذة بالكلام الذي لم يَقْصِدُهُ المتكلّمُ بل جرى على لسانه بحكم

الخطأ والنسيان، أو الإكراه والسَّبْقِ [على] طريق الاتفاق، فقال فيما رواه عنه أهل السنن من حديث عائشة أم المؤمنين \_: «لا طلاق ولا عَتَاق (٢) في إغلاق (١٥) رواه الإمام أحمد، وأبو داود، وابن ماجه (٤)، والحاكم في «صحيحه» وقال: «هذاحديث صحيح على شرط مسلم

(١) زيادة يقتضيها السياق.

(٣) أُخرَجه أحمد (٢/٢٧٦)، وأبو داود (٢١٩٣)، وابن ماجه (٢٠٤٦)، والحاكم (١٩٨/٢) وغيرهم.

وصححه الحاكم على شرط مسلم، فتعقبه الذهبي بأن في إسناده «محمد بن عبيد»، ضعَّفه أبو حاتم، ولم يحتجَّ به مسلم.

قلت: وليس هو بالمشهور، وقد اضطرب في روايته الحديث على وجهين، وأسقطه بعض الرواة فتُوهِّم طريقًا آخر.

وانظر: «علل ابن أبي حاتم» (١/ ٤٣٢،٤٣٠)، و«شرح مشكل الآثار» للطحاوى (١/ ١٢٨).

ووردت له متابعةٌ عند الدارقطني في «السنن» (٣٦/٤)، والبيهقي في «الكبرى» (٧/ ٣٥٧)، إلا أن الإسناد إلى المتابع ضعيف.

ففي تحسين الحديث بهذين الطريقين نظر.

وانظر: «إرواء الغليل» (١١٣/٧ ـ ١١٤)، و«الهداية إلى تخريج أحاديث البداية» (١٢/٦ ـ ١١٣).

وعارضه ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢٧٨/١) بأثر عائشة الصحيح في اليمين المنعقدة، فقال: «وهذا يدلُّ على أنَّ الحديث المرويَّ عنها مرفوعًا: «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق» إمّا أنه غير صحيح، أو أن تفسيره بالغضب غير صحيح...».

وانظر لمسلكه هذا: شرحَه على «علل الترمذي» (٧٩٦/٢).

<sup>(</sup>٢) بفَتْح العَيْن، مصدر «عَتَقَ العبد»: خرج عن الرِّق. (القاسمي).

<sup>(</sup>٤) بسكون الهاء وصلاً ووقفًا. (القاسمي).

### ولم يخرجاه»(١).

(۱) هذا الحديث وإن لم يخرجه البخاري لعدم مجيئه على شرطه، إلا أنه أشار إليه في كتاب الطلاق تحت ترجمة: باب الطلاق في الإغلاق والكره، والسكران والمجنون، وأمرِهما، والغلط والنسيان في الطلاق والشرك وغيره، لقول النبي على: الأعمال بالنية ولكل امرىء ما نوى.

وكلُّ ما علَّقه البخاري أو أشار إليه يدلُّ على أن له أصلاً عنده ينبغي للفقيه إعارته النظر الدقيق، وليس كالذي لم يُعلِّقهُ ولم يُشِرْ إليه، كما لايخفى.

وقد اشتهر عن البخاري كمالُ فقهه، ودقةُ نظره، وقوة استنباطه وعِلْمه، كما ترى في ترجمته هذه، فإنه عَدَلَ عن الاستدلال على عدم وقوع طلاق الغضبان بحديث الإغلاق لِنظرِ ما فيهِ عنده = إلى الاستدلال بحديث النية على عدم وقوعه، لأن هذا الحديث هو الكُلِّئُ الأعظم في أبواب من الشريعة.

ولذا قال الحافظ بن حجر تحت ترجمة البخاري المذكورة ما مثاله: «اشتملت هذه الترجمة على أحكام يجمعها أن الحكم إنما يتوجه على العاقل المختار العامد الذاكر، وشمل ذلك الاستدلال بالحديث؛ لأن غير العاقل المختار لا نِيَّة له فيما يقول أو يفعل، وكذلك الغالط والناسي والذي يُكرَهُ على الشيء».

وعليه، فإن مذهب البخاري يتقق مع مذهب من قال بعدم وقوع طلاق الغضبان مآلاً، وإن اختلفا مأخذًا واستدلالاً \_ سُنَّةَ المجتهدين الاجتهاد المطلق \_.

على أن حديث الإغلاق بما قام على كون معناه معقولاً من الوجوه الآتية في هذا الكتاب التي كادت تقرب من الثلاثين = صار من الصحيح لغيره، وهو قسيم الصحيح لذاته. والصحيح لغيره ما صُحِّح لأمرٍ أجنبيً عن السند. قال ابن الحصار: قد يعلم الفقيه (المجتهد) صحة الحديث إذا لم يكن في سنده كذاب بموافقة آيةٍ من كتاب الله، أو بعض أصول الشريعة، فيحمله ذلك على قبوله والعمل به. (القاسمي).

قال أبو داود: «في غِلاق»(١)، ثم قال: والغِلاقُ أظنه الغضب.

وقال حنبل: سمعت أبا عبدالله \_ يعني أحمد بن حنبل \_ يقول: هو الغضب. ذكره الخلال  $[e]^{(7)}$  أبو بكر عبدُ العزيز. ولفظ أحمد: يعني الغضب.

قال أبو بكر: سألت أبا محمد(7)، وابن دريد(1)، وأبا عبدالله(6)،

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) بغير أَلِفِ في أُوَّلِه. قال ابن حجر [في «الفتح» (۹/ ٣٨٩)]: «وحكى البيهقي أنه رُوِيَ على الوجهين». و«الغلاق» رأيته في نسخة جيدة من «سنن أبي داود» مضبوطًا بكسر الغين المعجمة، ولعله مصدر «غالقه»، لما فيه من المغالبة، فإن الغضب يغالبه. وانظر هل يصح فتحها على أن الأصل غَلق بفتحتين -، وهو الضجر والغضب كما قال المطرزي، ثم زيدت الألف إشباعًا كما في «منتزاح» وقوله: «أعوذ بالله من العقراب». وقرأ الحسن وابن هرمز: ﴿وَاعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَكَاء ﴾ على وزن «مفتعال»، كما نقله شُرَّاح «الشافية» في بحث «استكان» من أوائلها؟ فَلْتُحرَّرُ الرواية. (القاسمي).

<sup>(</sup>٢) زيادةٌ لا بدَّ منها، أو تضاف كلمة «غلام» قبل «الخلّال». ويقوّي ما اخترتُه نقلُ المصنف الروايةَ عنهما معًا في «الزاد» (٥/٢١٤).

<sup>(</sup>٣) لعله: أبو محمد، عبدالله بن جعفر بن درستويه الفارسيّ النحويّ، توفي سنة ٣٤٧. انظر: «إنباه الرواة» (١١٣/٢)، و«سير أعلام النبلاء» (١١٨/١٥٥ - ٥٣١).

<sup>(</sup>٤) هو أبو بكر، محمد بن الحسن بن دريد، صاحب التصانيف، توفي سنة ٣٢١. انظر: "إنباه الرواة" (٣/ ٩٢ ـ ١٠٠)، و"سير أعلام النبلاء" (٩٦/١٥ ـ ٩٧).

<sup>(</sup>٥) لعله: أبو عبدالله، إبراهيم بن محمد بن عرفة، المشهور بـ«نفطويه»، توفي سنة ٣٢٣. انظر: «إنباه الرواة» (١/٦٧١ ـ ١٨٦)، و«سير أعلام النبلاء» (٥١/٥٧ ـ ٧٦).

وأبا طاهر(١١)، النحويين، عن قوله: «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق».

قالوا: يريد الإكراه؛ لأنه إذا أُكْرِهَ انغلق عليه رأيه.

ويدخل في هذا المعنى المُبَرْسَمُ (٢) والمجنون.

فقلت لبعضهم: والغضب أيضًا؟ فقال: ويدخل فيه الغضب؛ لأن الإغلاق له وجهان: أحدهما الإكراه، والآخر مادخل عليه مما ينغلق به رأيه عليه.

وهذا مقتضى تبويب البخاري؛ فإنه قال في صحيحه: «بابُ الطلاق في إغلاق، والمكره (٣)، والسكران، والمجنون (٤)، يُفَرِّقُ بين الطلاق في الإغلاق وبين هذه الوجوه. وهو أيضًا مقتضى كلام الشافعي؛ فإنه يُسَمِّي نذر اللَّجاج والغضب يمين الغَلق ونذر الغَلق (٥)، هذا اللفظ يريد به نذر الغضب، وهو قول غير واحد من أئمة اللغة (٢).

<sup>(</sup>۱) لعله: أبو طاهر، محمد بن الحسن بن محمد المحمَّداباذيّ، الإمام النحويّ، توفي سنة ٣٣٦. ١٣٣١. انظر: «السَّير» (٣٠٥\_٣٠٥، ٣٢٩، ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) البِرسام \_ بالكسر \_: عِلَّةٌ يهذي فيها، بُرْسِمَ \_ بالضم \_ فهو مُبَرْسَم. (القاسمي).

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن حجر [في «الفتح» (٣/ ٣٨٩)]: «هو في النسخ بضم الكاف وسكون الراء». وفي عطفه على الإغلاق تصريح بأنه يذهب إلى أن الإغلاق هوالغضب. (القاسمي).

<sup>(</sup>٤) كذا وقع في الأصل: «باب الطلاق في إغلاق والمكره». والذي في «الصحيح» وشروحه: «باب الطلاق في الإغلاق والكُره».

<sup>(</sup>٥) انظر: «الأم» (٣/ ٢٥٩)، و«نهاية المحتاج» (٨/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٦) اعلم أن من فسره بالغضب فسره بلازمه أو بمساويه، كقول ابن الأثير [في «النهاية» (٣/ ٣٨٠)]: «الغَلَقُ: ضيق الصدر وقلة الصبر. رجل غَلِق ـ ككتف ـ: سيء الخلق».

والقولُ بِمُوجِبه هو مقتضى الكتاب، والسنة، وأقوال الصحابة، والتابعين، وأئمة الفقهاء، ومقتضى القياس الصحيح، والاعتبار، وأصول الشريعة.

أما الكتاب، فمن وجوه:

أحدها: قوله تعالى: ﴿ لَّا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم عِا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥].

قال ابن جرير في «تفسيره»: حدثنا ابن وكيع، حدثنا مالك بن إسماعيل، عن خالد، عن عطاء، عن وسيم، عن ابن عباس قال: «لغو اليمين أن تحلف وأنت غضبان»(١).

حدثنا ابن حميد، حدثنا يحيى بن واضح، حدثنا أبو حمزة، عن عطاء، عن طاووس قال: «كلُّ يمينِ حلف عليها رجل وهو غضبان،

<sup>=</sup> وقال أبو بكر[بن الأنباري في «الزاهر» (١/٢٦٢)]: «كثير الغضب، وقيل: ضيِّق الخلق، العَسرُ الرِّضا».

وقد أُغْلِقَ فلان إذا أُغْضِبَ، فغَلِقٍ، غَضِبَ واحْتَدًّ.

وقال الليث: يقال: احتدَّ فلان فَغَلِقَ في حِدَّته، أي نَشِبَ. وهو مجاز. نقله الزبيدي في «شرح القاموس» [(٣٨٣/١٣)].

وفي «أساسَ البلاغة» للزمخشري [(٤٥٤)]: «غلق: احتدَّ فنشب في حِدَّته، وأُغلِقَ عليه: إذا ضُيَّق وأُكْرِه، ومنه: لا طلاق في إغلاق». (القاسمي).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (٤٣٨/٤)، وسعيد بن منصور (١٥٣٣/٤)، والبيهقي في «الكبرى» (١٩٨٠) وغيرهم.

وإسناده ضعيف؛ عطاء بن السائب اختلط، وخالد روى عنه بعد الاختلاط، ووسيم مجهول.

وتحرَّف في الأصل: «عطاء عن وسيم» إلى: «عطاء بن رستم».

فلا كفارة عليه فيها، قوله: ﴿ لَّا يُوَّاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُوفِ أَيْمَنِكُمُ ﴾ (١)».

وهذا أحد الأقوال في مذهب مالك، أن لغو اليمين هو اليمين في الغضب (٢)، وهذا اختيار أَجَلِّ المالكيةِ وأفضلِهم على الإطلاق وهو القاضي إسماعيل بن إسحاق، فإنه ذهب إلى أن الغضبان لا تنعقد يمينه (٣).

(۱) تتمة كلام ابن جرير: "وعلة من قال هذه المقالة \_ أي أن اللغو من الأيمان التي يحلف بها صاحبها في حال الغضب على غير عقد قلب ولا عزم \_ ما حدثني به أحمد بن منصور المروزي قال ثنا عمر بن يونس اليمامي قال ثنا سليمان بن أبي سليمان الزهري عن يحيى بن أبي كثير عن طاووس عن ابن عباس قال: قال رسول الله عليه: "لا يمين في غضب"». وأخرجه الدارقطني كما سنذكره. (القاسمي).

(٢) قال صدر الدين في «رحمة الأمة» [(٢٤٣)]: «وقال الشافعي: لغو اليمين مالم يعقده. وإنما يُتَصَوَّرُ ذلك عنده في قوله: لا والله، وبلى والله، عند المحاورة والغضب واللجاج من غير قصد، سواء كانت على ماضٍ أو مستقبل. وهي رواية عن أحمد». (القاسمي).

وانظر لقول القاضي إسماعيل بن إسحاق: «بداية المجتهد» لابن رشد (٢/ ٩٨٣).

(٣) قال المؤلف في "إعلام الموقعين" [(٣/ ٥٢)]: قال الإمام أحمد في رواية حنبل: الإغلاق هو الغضب، وكذلك فسره أبو داود، وهوقول القاضي إسماعيل بن إسحاق أحد أئمة المالكية ومُقَدَّم أهل العراق منهم، وهي عنده من لغو اليمين أيضًا، فأدخل يمين الغضبان في لغو اليمين، وفي يمين الإغلاق، وحكاه شارح أحكام عبدالحق عنه، وهو [ابن] بزيزة الأندلسي، قال: وهذا قول علي [و] ابن مسعود وغيرهما من الصحابة، أن الأيمان المنعقدة كلها في حال الغضب لا تلزم، وفي "سنن الدارقطني" بإسنادٍ فيه =

ولا تنافي بين هذا القولِ وبين قولِ ابن عباس وعائشة: "إن لغو اليمين هو قول الرجل لا والله وبلى والله" (١)، وقولِ عائشة وغيرها أيضًا: "إنه يمين الرجل على الشيء يعتقده كما حلف عليه، فيتبين بخلافه" (٢)؛ فإن الجميع من لغو اليمين، والذي فَسَر لَغُو اليمين بأنها يمين الغضب يقول بأنَّ النوعين الآخريُن من اللغو.

وهذا هو الصحيح، فإن الله سبحانه جعل لغو اليمين مقابلاً لِكَسْبِ القلب، ومعلومٌ أن الغضبانَ والحالفَ على الشيءِ يظنُّه كما حلف عليه، والقائلُ: لا والله وبلى والله \_ من غير عَقْدِ اليمين \_، لم يَكْسِبْ قلبُه عقد اليمين، ولاقصدها، والله سبحانه قد رفع المؤاخذة بلفظ جَرَى على اللسان لم يَكْسِبْه القلبُ ولم يَقْصِدْهُ، فلا تجوز المؤاخذة بما رفع الله المؤاخذة به، بل قد يقال: لغو الغضبان أظهرُ من لَغْوِ القِسْمَيْن الأخيرَيْن؛ لما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

لِيْنٌ من حديث ابن عباس يرفعه «لا يمين في غضب ولا عتاق فيما لا يملك». وهو إن لم يثبت رفعه فهو قول ابن عباس.

وقد فسَّر الشافعيُّ: «لا طلاق في إغلاق» بالغضب، وفسره به مسروق، فهذا مسروق والشافعي وأحمد وأبو داود والقاضي إسماعيل كلهم فسروا الإغلاق بالغضب، وهو من أحسن التفسير، لأن الغضبان قد أغلق عليه باب القصد بشدة غضبه». وله تتمَّة تفصيلها ما حوته هذه الرسالة الغراء. (القاسمي).

<sup>(</sup>١) أما قول عائشة: فأخرجه البخاري (٦٦٦٣).

وأما قول ابن عباس: فأخرجه ابن جرير (٤٢٨/٤)، وسعيد بن منصور (٤/ ١٥٣٤) وغيرهما بإسناد فيه ضعف.

<sup>(</sup>٢) بمعناه عند البيهقي في «الكبرى» (١٠/ ٤٩ ـ ٥٠). وأخرجه هو وابن جرير (٢) بمعناه عند البيهقي في «الكبرى» ومجاهد، والحسن وغيرهم.

#### فصل

الوجهُ الثاني من دَلالةِ الكتاب: قولهُ سبحانه: ﴿ ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اللَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اللَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اللَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِللَّهَامَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالَالَالَا اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَّا ا

وفي تفسير ابن أبي نجيح عن مجاهد: هو قول الإنسان لولده وماله إذاغضب عليهم: «اللهم لا تبارك فيه، وَالْعَنْهُ»(١)، فلو يعجل لهم الاستجابة في ذلك، كما يستجاب في الخير، لأهلكهم.

أنْتَهَضَ الغضبُ مانعًا من انعقاد سبب الدعاء الذي تأثيره في الإجابة أسرع من تأثير الأسباب في أحكامها، فإن الله سبحانه يجيب دعاء الصبيّ، والسفيه، والمُبَرْسَم، ومن لا يَصِحُ طلاقُه ولا عُقوده، فإذا كان الغضب قد منع كون الدعاء سببًا، لأن الغضبان لم يَقْصِدُهُ بقلبه، فإنَّ عاقلاً لا يختار إهلاك نفسه وأهله وذهاب ماله وقطع يده ورجله وغير ذلك بما يدعو به، فاقتضت رحمة العزيز العليم أنْ لا يؤاخذه بذلك، ولا يُجيب دعاءَه؛ لأنه عن غير قصدٍ منه، بل الحاملُ له عليه الغضبُ الذي هو من الشيطان.

فإن قيل: إن هذا ينتقض عليكم بالحديث الذي رواه أبو داود(٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۱٥/ ٣٤ ـ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) [(١٥٣٢)]، ورواه مسلم أيضًا [(٣٠٠٩)] كما في «رياض الصالحين» [(٥١٠)]. (القاسمي).

عن جابر بن عبدالله عن النبي ﷺ أنه قال: «لا تدعوا على أنفسكم، ولا تدعوا على خَدَمِكُم؛ لا تدعوا على خَدَمِكُم؛ لا توافقوا من الله ساعة لا يُسْأَلُ فيها شيئًا إلا أعطاه».

قيل: لا تنافي بين الآية والحديث؛ فإن الآية اقتضت الفَرْقَ بين دعاءِ المُخْتارِ ودعاءِ الغضبانِ الذي لايختار ما دعا به، والحديثُ دل على أنَّ لله سبحانه أوقاتًا لا يَرُدُّ فيها داعيًا، ولا يُسْأَلُ فيها شيئًا إلا أعطاه؛ فنهى الأُمَّة أن يدعو أحدهم على نفسه أو أهله أو ماله، خشية أنْ يوافق تلك الساعة، فَيُجَابُ له (١).

ولا ريب أن الدعاء بالشرِّ كثيرًا ما يُجابُ، كالدعاء بالخير (٢)، والإنسانُ يدعو على غيره ظلمًا وعدوانًا [و] مع ذلك فقد يستجاب له، ولكن إجابة دعاء الخير من صفة الرحمة، وإجابة ضدِّه من صفة الغضب، والرحمة تغلب الغضب.

والمقصودُ أنَّ الغضبَ مُؤثِّرٌ في عدم انعقاد السَّبب في الجملة .

ومن هذا قوله تعالى: ﴿ وَيَدَّعُ ٱلْإِنْسَنُ بِٱلشَّرِّ دُعَآءَمُ بِٱلْخَيْرِ وَكَانَ ٱلْإِنْسَنُ عَجُولًا ﴿ إِنَّهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع العلوم والحكم» (١/٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «كثيرًا مايجاب الدعاء بالخير». ولعل الصواب ما أثبتُ.

### فصل

الوجه الثالث: قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى ٓ إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفَا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِ مِنْ بَعَدِى ۖ أَعَجِلْتُمْ أَمَّ رَبِّكُمْ وَٱلْقَى الْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ مِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ وَلِينَةً قَالَ ابْنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَكَادُواْ يَقْنُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتَ فِي الْأَعْدَاءَ وَلا يَعْتَلِنِي مَعَ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ١٥٠].

ووجه الاستدلال بالآية أن موسى صلوات الله عليه لم يكن لِيُلْقِي ألواحًا كتبها الله تعالى، فيها كلامه، مِنْ على رأسه إلى الأرض، فيكسرها = اختيارًا منه لذلك، ولا كان فيه مصلحةٌ لبني إسرائيل، ولذلك جَرَّهُ بلحيته ورأسه (۱)، وهو أخوه، وإنما حمله على ذلك الغضب، فَعَذَرَهُ اللهُ سبحانه به، ولم يَعْتَبْ عليه بما فعل؛ إذْ كان مصدرُه الغضب الخارج عن قدرة العبد واختياره، فالمُتَولِّدُ عنه غيرُ منسوب إلى اختياره ورضاه به. يوضَّحُه:

الوجه الرابع: وهو قوله: ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْغَضَبُ أَخَذَ اللَّهِ اللَّهِ الْعَضَبُ أَخَذَ الْأَعْراف: ١٥٤].

فعَدَلَ سبحانه عن قوله: «سَكَن» إلى قوله: ﴿سَكَتَ ﴾؛ تنزيلاً للغضب منزلة السلطان الآمرِ الناهي، الذي يقول لصاحبه: افعل، لا تفعل. فهو مستجيب لداعي الغضبِ الناطقِ فيه، المتكلِّم على لسانه،

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. ولعل الصواب: ولذلك جرَّ هارونَ بلحيته ورأسه.

فهو أولى بِأَنْ يُعْذَرَ من المُكْرَهِ الذي لم يَتَسَلَّطْ عليه غَضَبٌ يأمُره وينهاه، كما سيأتي تقريره بعد هذا إن شاء الله.

وإذا كان الغضبُ هو الناطق على لسانه، الآمر الناهي له، لم يكن ما جَرَى على لسانه في هذه الحال منسوبًا إلى اختياره ورضاه، فلا يتم من عليه أثره (١).

الوجه الخامس: قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْغُ اللَّهَ عَلَى الشَّيْطَنِ نَزْغُ اللَّهُ مَواضع من القرآن (٢٠٠. في ثلاثة مواضع من القرآن (٢٠٠.

وما يتكلمُ به الغضبان في حال شدة غضبه، مِنْ طلاقٍ أو شتمٍ ونحوه، هو من نزغات الشيطان، فإنه يُلْجِئُه إلى أن يقول ما لم يكن مختارًا لقوله، فإذا سُرِّيَ عنه عَلِم أن ذلك مِنْ إلقاء الشيطان على لسانه، مِمَّا لم يكن بِرَضاهُ واختيارِه.

والغضبُ من الشيطان، وأثرُه منه، كما في الصحيح أنَّ رجلين اسْتَبَّا عند النبي عَلَيْ حتى احْمَرَ وَجْهُ أحدهما وانتفخت أوداجه، فقال النبي عَلَيْهُ: «إني لأعلم كلمةً لو قالها لذهب عنه مايجد: أعوذ بالله من

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. ولعل «مَنْ» موصولة.

<sup>(</sup>٢) الموضع الأول في سورة الأعراف: [الآية: ٢٠٠]، والثاني في سورة فصّلت [الآية: ٣٦]، والثالث قوله تعالى في سورة المؤمنون: ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ الشّيَلطِينِ ﴿ وَقُل رَبِّ أَن يَحْضُرُونِ ﴿ ﴾ [المؤمنون: ٩٧ - ٩٨].

قال ابن كثير في فاتحة تفسيره (١/ ١٣٧): "فهذه ثلاث آيات ليس لهنَّ رابعة في معناها».

الشيطان الرجيم»(١).

وفي السنن أن النبي على قال: «إن الغضب من الشيطان، وإن الشيطان من النار، وإنما تُطْفأُ النار بالماء، فإذا غضب أحدكم فليتوضأ»(٢).

وإذا كان هذا السببُ وأثرُه من إلجاء الشيطان، لم يَكُنْ من اختيار العبد؛ فلا يترتب عليه حكمُه.

(۱) أخرجه البخاري (۲۰۲۸)، ومسلم (۲۲۱۰) من حديث سليمان بن صرد رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٧٨٤)، وأحمد (٢/١٦٨)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (٢/٤٦٤)، وابن قانع في «معجم الصحابة» (٢/٣٠٧)، والطبراني في «الكبير» (١٦٧/١٧) وغيرهم من حديث عطية بن عروة رضي الله عنه بإسناد. فيه ضعف".

وانظر: «المجروحين» (۲/ ۲۰)، و«الميزان» (۲/ ۳۹۰)، و«التهذيب» (٥/ ١٥٤)، و«السلسلة الضعيفة» (٥٨)، و«المداوى» (٢/ ٤٠٨).

# فصل

فأما دلالة السنة فمن وجوه (١):

أحدها: حديث عائشة المتقدم، وهو قوله: «الطلاق والاعتاق في إغلاق».

وقد اخْتُلِفَ في الإغلاق(٢)، فقال أهل الحجاز: هو الإكراه،

(۱) ذكر من وجوه دلالة السنة ثلاثة، وبقي رابع وهو: «الأعمال بالنية» الذي استدل به البخاري على عدم وقوع طلاق الغضبان كما تقدم نقل عبارته، وكلام ابن حجر في شرحها.

وقد أشار إليه في الوجه التاسع الآتي.

ووجه خامس وهو: حديث ابن عباس مرفوعًا: «لايمين في غضب»، أخرجه ابن جرير والدارقطني كما حكيناه قبل.

ووجه سادس وهو: حديث «كل طلاق جائز إلا طلاق المعتوه والمغلوب على عقله» رواه الترمذي عن أبي هريرة مرفوعاً، وقال: غريب ضعيف. والمغلوب على عقله وإن فُسِّر بالسكران، إلا أنه يتناول الغضبان أيضًا، بل هو أولى، كما ستراه للمصنف موضَّحًا في الوجه الثاني من ترجمة: فصلٌ وأما آثار الصحابة. (القاسمي).

(۲) انظر: «إعلام الموقعين» (۲/ ۱۷۰ ـ ۱۷۰)، و(۳/ ۵۲ ـ ۵۳)، و(٤/ ٥٠ ـ ۵۰)، و(٤/ ٥٠ ـ ۵۰)، و«ألف العليل» ـ ٥١)، و«زاد المعاد» (٣/ ٥٦٦)، و(٥/ ٢١٤ ـ ٢١٥)، و«شفاء العليل» (١/ ٤٠٩)، و(٩/ ٣٠٧)، و«مدارج السالكين» (١/ ٢٠٩)، و«الصواعق المرسلة» (٢/ ٣٠٣ ـ ٥٦٥)، و«روضة المحبين» (١٩٤ ـ ١٩٥) للمصنف.

و «رفع الملام» (۲۰/ ۲۲۶ \_ مجموع الفتاوى)، و «إبطال التحليل» (۱۲۱)، و «نصب الراية» للزيلعي (۲۲۳).

وقال أهل العراق: هو الغضب، وقالت طائفة: هو جَمْعُ الثلاث بكلمة واحدة. حكى الأقوال الثلاثة صاحب كتاب «مطالع الأنوار»(١).

وكأن الذي فَسَّره بجمع الثلاث أخذه من التغليق، وهو أن المطلِّق غلق طلاقه كما يغلق صاحب الدين ما عليه، وهو مِنْ غلق الباب، فكأنه أغلق على نفسه باب الرحمة بجمعه الثلاث، فلم يجعل له الشارع ذلك، ولم يُمَلِّكُهُ إيَّاهُ، رحمةً به، إنما مَلَّكة طلاقًا يَمْلِكُ فيه الرَّجْعَة بعد الدخول، وحَجَر عليه في وقتِه، وَوَضْعِه، وقَدْره:

فلم يُمَلِّكُهُ إياه في وقت الحيضُّ، ولا في وقت طهرِ جاَمعها فيه.

ولم يُمَلِّكُهُ أَن يُبينها بغير عِوَضِ<sup>(٢)</sup> بعد الدخول، فيكون قد غَيَّر صفة الكلام، وهذا عند الجمهور، فلو قال لها: أنت طالقٌ طلقةً لا رجعة لي فيها، أوطلقة بائنةً = لغى ذلك، وثبت<sup>(٣)</sup> له الرجعة.

وهو "مطالع الأنوار على صحاح الآثار في فتح ما استغلق من كتاب الموطأ. ومسلم والبخاريّ لأبي إسحاق إبراهيم بن يوسف بن قرقول، المتوفى سنة ٥٦٥. وضعه على منوال كتاب شيخه القاضي عياض: "مشارق الأنوار"، واستفاد منه كثيرًا. وفي العلاقة بينهما خلافٌ.

انظر: «وفيات الاعيان» (٢/١٦)، و«سير أعلام النبلاء» (٢٠/٢٠)، و«الأجوبة المرضيّة» للسخاوي (٢/ ٧٥٩)، ومقدمة تحقيق «تفسير غريب الموطأ» لابن حبيب (١١٠/١).

وانظر للفظ «الإغلاق» ـ أيضًا ـ: «مشارق الأنوار» (٢/ ١٣٤).

<sup>(</sup>١) (ق/ ٣٧٨ ـ نسخة دار الكتب).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل. ولم يتبين لي وجهُ الكلمة. والسياقُ والمثالُ الآتي يأبيانها، ويشيران إلى أن المراد: بغير رجعة.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. ولعل الصواب: «وثبتت».

وكذلك لم يُمَلِّكُهُ جَمْعَ الثلاث في مرة واحدة.

بل حجر عليه في هذا وهذا وهذا، وكان ذلك منْ حُجَّةِ مَنْ لم يُوقع الطلاق المُحرَّم، ولا الثلاث بكلمة واحدة (١)، لأنه طلاقٌ محجورٌ على صاحبه شرعًا، وحَجْرُ الشارع يَمْنَع نُفوذ التصرُّف وصِحَتَه، كما يَمْنَع نُفوذ التصرُّف في العقود المالية.

فهذه حُجَّةٌ من أكثر من ثلاثين حجة ذكروها على كلام وقوع الطلاق المحجور على المطلِّق فيه.

والمقصود ها هنا أن هؤلاء فسَّروا الإغلاق بجَمْعِ الثلاث؛ لكونه أغلق على نفسه باب الرحمة الذي لم يُغْلِقْه الله على نفسه باب الرحمة الذي لم يُغْلِقْه الله على المرة الثالثة.

وأما الآخرون فقالوا: الإغلاق مأخوذ من إغلاق الباب، وهو إرثاجُه وإطباقُه، فالأمرُ المُغْلَقُ ضدَّ الأمر المُنْفَرِج، والذي أُغْلِقَ عليه الأمر ضد الذي فُرِجَ له وفُتِحَ عليه، فالمُكْرَهُ (٢) الذي أُكْرِه على أمرٍ إن لم يفعله وإلا حَصَل له من الضرر ما أكره إليه (٣) = قد أُغْلِقَ عليه باب القصد والإرادة لِما أُكْرِه عليه، فالإغلاق في حقه بمعنى إغلاق أبواب

<sup>(</sup>۱) يرى الواقف على كتاب «زاد المعاد» [(٥/ ٢٤١ ـ ٢٧١)]، و (إغاثة اللهفان» الكبرى [(١/ ٣٠ ـ ٤٠٦)]، و (إعلام الموقعين» [(٣/ ٣٠ ـ ٤٨،٣٧ ـ ٤٩)] أدلة ذلك وحُجَجَها سابغة الذيل، واسعة الأطراف، فمن أراد التوسع فعليه بمراجعتها، وكلها للإمام المؤلِّف، مطبوعة بحمده تعالى، متداولة. (القاسمي). وانظر: «التقريب لعلوم ابن القيّم» (٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) مبتدأ خبرُه «قد أغلق عليه» الخ. (القاسمي).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. وفي المطبوعة: «عليه».

القصد والإرادة له، فلم يكن قلبه منفتحًا لإرادة القول والفعل الذي أُكْرِه عليه، ولا لاختيارهما، فليسَ مُطْلَقَ (١) الإرادة والاختيار، بحيث إن شاء طَلَقَ وإن شاء لم يُطَلِّقْ، وإن شاء تكلَّم وإن شاء لم يتكلَّم، بل أُغْلِقَ عليه بابُ الإرادة إلا لِلَّذي قد أُكْرِهَ عليه.

ولهذا قال النبي ﷺ: «لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ولكن لِيَعْزِمُ المسألة؛ فإن الله لا مُكْرِه له "(٢).

فبيَّن النبي ﷺ أن الله لا يفعل إلا إذا شاء، بخلاف المكرَه الذي يفعل ما لا يشاؤه، فإنه لا يُقال: يَفْعَلُ ما يشاء، إلا إذا كان مُطْلَق الدواعي، وهو المختار، فأما من أُلْزِمَ بفعل معيَّن، فلا.

ولهذا يُقال: المكرَه غيرُ مختار. ويُجْعَلُ قَسِيم المختار، لا قِسْمًا منه. ومَنْ سَمَّاهُ مختارًا فإنه يعني أن له إرادةً واختيارًا بالقصد الثاني، فإنه يُرِيد الخَلاصَ من الشرّ، ولا خلاص له إلا بفعل ما أُكْرِهَ عليه، فصار مريدًا له بالقصد الثاني لا بالقصد الأول.

والغضبانُ الذي يمنعه الغضب من معرفةِ ما يقولُ وقصدِه، فهذا مِنْ أعظم الإغلاق، وهو في هذا الحال بمنزلة المُبَرْسَمِ والمجنون والسكران، بل أسوء حالاً من السكران؛ لأن السكران لا يقتل نفسه، ولا يُلْقِي ولده من عُلو، والغضبان يفعل ذلك، وهذا لا يتوجَّه فيه نزاعٌ أنه لا يقع طلاقه، والحديثُ يتناول هذا القسم قطعًا.

<sup>(</sup>١) خبر «ليس». (القاسمي).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري [(٩٨٠)] عن أبي هريرة. (القاسمي).

وحينئذٍ، فنقول: الغضبُ ثلاثة أقسام(١):

أحدها: أن يحصل للإنسان مبادئه وأوائله، بحيث لا يتغيَّر عليه عقلُه، ولا ذهنه، ويَعْلَمُ ما يقول ويقصده، فهذا لا إشكال في وقوع طلاقِه، وعتقهِ، وصحة عقوده، ولا سيما إذا وقع منه ذلك بعد تردُّدِ فِكْره.

القسم الثاني: أن يبلغ به الغضب نهايته، بحيث يَنْغَلِقُ عليه بابُ العلم والإرادة، فلا يعلم ما يقول ولا يريدُه، فهذا لا يتوجَّهُ خلافٌ في عدم وقوع طلاقه، كما تقدم.

والغضبُ غُولُ العقل<sup>(٢)</sup>، فإذا اغتال الغضبُ عقله حتى لم يعلم ما يقول، فلا ريب أنه لا ينفذ شيء من أقواله في هذه الحالة، فإن أقوال

<sup>(</sup>۱) بهذا التقسيم يُرَدُّ على ابن المرابط حيث قال: «الإغلاقُ حَرَجُ النفس، وليس كل من وقع له فارق عقله، ولو جاز عدمُ وقوع طلاق الغضبان لكان لكلِّ أحدٍ أن يقول فيما جناه: كنت غضبانًا». نقله الحافظ في «فتح الباري» [(۹/ ۳۰۱)].

ووجه الرَّدِّ أن الغضب ليس على إطلاقه كما فَهِمَه، والمرءُ يُلدَيَن في ذلك، كما حققه المؤلف في الوجه الحادي عشر، والرابع عشر، ومواضع أخر. (القاسمي).

وأصل هذا التقسيم لشيخ الإسلام ابن تيمية. انظر: "إعلام الموقعين» (٥٠/٤)، و"زاد المعاد» (٥٠/٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر: "إعلام الموقعين" (۲/ ۱۷۵)، و(۳/ ۵۳)، و "أقسام القرآن" (۲۲۵).
 قال ابن السكيت في "إصلاح المنطق" (۲۷۲، ۱۲٤):
 "والغُول: ما اغتال الإنسان وأهلكه، يقال: الغضب غُول الحِلْم".
 وانظر: "مجمع الأمثال" (۲/ ۲۱)، و "المستقصى" (۱/ ۳۳۷).

المكلف إنما تَنْفُذُ مع علم القائل بصدورها منه، ومعناها، وإرادته للتكلم بها.

فالأول يُخْرِجُ النائم، والمجنون، والمُبَرُسَم، والسكران، وهذا الغضبان.

والثاني: يُخْرِجُ من تكلم باللفظ وهو لا يعلم معناه ألبتة، فإنه لا يلزم مقتضاه.

والثالث: يُخْرِجُ من تكلم به مُكْرَهًا، وإن كان عالمًا بمعناه.

القسم الثالث: من تَوسَّط في الغضب بين المرتبتين، فتعدى مبادئه، ولم يَنْتَهِ إلى آخره بحيث صار كالمجنون، فهذا مَوْضِعُ الخلاف، ومحلُّ النظر.

والأدلةُ الشرعية تدلُّ على عدم نُفوذ طلاقه، وعتقه، وعقوده التي يُعْتَبَر فيها الاختيار والرضا، وهو فرعٌ من الإغلاق، كما فسَّره به الأئمة، وقد ذكرنا دلالة الكتاب على ذلك من وجوه.

وأما دَلالة السنة، فَمِنْ وجوه:

أحدها: حديث عائشة، وقد تقدَّم ذِكرُ وجه دَلالته(١١).

الثاني: ما رواه أحمد والحاكم في مستدركه من حديث عمران بن حصين قال: قال رسول الله ﷺ: «لا نَذْرَ في غضب، وكفارتُه كفارة

<sup>(</sup>۱) (ص: ۱٦\_۱۹).

يمين»(١)، وهو حديث صحيح، وله طرق.

وجهُ الاستدلال به: أنه ﷺ ألغى وجوبَ الوفاء بالنذر إذا كان في حال الغضب، مع أن الله سبحانه وتعالى أثنى على المُوفِين بالنذور، وأَمرَ النبيُّ ﷺ الناذر لطاعة الله بالوفاء بنذره، وقال: «من نذر أن يطيع الله فَلْيُطِعْهُ، ومن نذر أن يعصيه فلا يعْصِهِ»(٢).

فإذا كان النذرُ الذي أثنى الله على مَنْ أوفى به، وأَمَرَ رسولُه بالوفاء بما كان مِنْهُ طاعةً = قد أثر الغضبُ في انعقاده، لِكُوْنِ الغضبان لم

(۱) رواه النسائي [(٣٨٥٥)] عن عمران، ورواه الإمام أحمد [(٢٤٧/٦)]، وأهل السنن عن عائشة بلفظ: «لا نذر في معصية» الخ.(القاسمي).

قلت: وفي حديث عمران اضطرابٌ في إسناده ومتنه، على ضعفٍ شديدٍ في أحد رواته.

انظر: «علل ابن أبي حاتم» (١/ ٤٤٠)، و«الكامل» لابن عدي (٢/ ٢٠٣)، و«تهذيب سنن أبي داود» للمصنّف (٩/ ٨٣)، و«إرواء الغليل» (٨/ ٢١١ ـ ٢١٣).

وحديث عائشة، قال الترمذي: «هذا الحديث لا يصحّ، لأن الزهريّ لم يسمع هذا الحديث من أبي سلمة».

وأعلُّه جماعة من الحُفَّاظ.

انظر: «العلل الكبير» للترمذي(٢٥٠)، و«العلل» للدارقطني (٥/ ق٣٧/ أ)، و«سنن أبي داود» (٩٢/٤)، و«فتح الباري» (١١/ ٥٨٧)، و«التلخيص» (٤/ ١٧٥)، و«مسند الطيالسي» (٣/ ٨٧ ـ ٨٩ ط هجر).

(٢) رواه الإمام أحمد [(٣٦/٦)]، والبخاري [(٦٣١٨)]، وأهل السنن عن عائشة. (القاسمي).

يقصده، وإنما حَمَله على إتيانِه (١) الغضبُ = فالطلاقُ بطريق الأولى والأحرى.

فإن قيل: فكيف رئيِّب عليه كفارة اليمين؟

قيل: ترَتُّبُ الكفارة عليه لا يدلُّ على تَرتُّب مُوجَبه ومقتضاه عليه، والكفارة لا تستلزم التكليف، ولهذا تجب في مال الصبيِّ والمجنون إذا قتلا صيدًا أو غيره، وتجب على قاتل الصيد ناسيًا أو مخطئًا، وتجب على من وطىء في نهار رمضان ناسيًا ـ عند الأكثرين \_، فلا يلزم من ترَتُّب الكفارة اعتبار كلام الغضبان.

وهذا هو الذي يسمِّيه الشافعيُّ: «نذر الغلق»، ومنصوصه: عدم وجوب الوفاء به إذا حلف به، بل يُخَيَّر بينه وبين الكفارة. وحُكِيَ له قولٌ آخر بتعيُّن الوفاء به إذا حنث، كما يلزمه الطلاق والعتاق<sup>(۲)</sup>، وهذا قول مالك<sup>(۳)</sup>، وأشهر الروايتين عن أبى حنيفة<sup>(1)</sup>.

الثالث: ما ثبت في الصحيح عنه ﷺ أنه قال: «لا يقضي القاضي بين اثنين وهو غضبان» (٥)، ولولا أن الغضب يؤثّرُ في قصده وعلمه لم

<sup>(</sup>١) في الأصل: «بيان». ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأم» (٣/ ٦٥٨ \_ ٢٥٩)، و«المجموع» (٨/ ٤٤٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المنتقى» للباجي (٣/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع الكبير» لمحمد بن الحسن (٨٢ ـ ٨٣)، و «فتح القدير» (٢٨ ـ ٨٣). (٥٢٦/٥).

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ ابن حجر في «تلخيص الحبير» [(١٨٩/٤)]: «متفق عليه من =

يَنْهَهُ عن الحكم حالَ الغضب.

وقد اختلف الفقهاء في صحة حكم الحاكم في حال غضبه على ثلاثة أقوال سنذكرها بَعْدُ إن شاء الله .

-

حديث أبي بكرة». (القاسمي).

أخرَجه البخاري (٦٧٣٩)، ومسلم (١٧١٧).

<sup>\*</sup> تنبيه: كذا وردت تسمية كتاب ابن حجر، وهو خطأ شائع، وصوابه: «التلخيص الحبير».

## فصل

وأما آثار الصحابة، فمن وجوه:

أحدها: ما ذكره البخاري في صحيحه عن ابن عباس أنه قال: «الطلاق عن وَطَرٍ، والعِتْقُ ما يُبْتَغى به وجه الله»(١).

فَحَصَر الطلاق فيما كان عن وَطَرٍ، وهو الغرضُ المقصودُ، والغضبانُ لا وَطَر له.

وهذا في الطلاق عن ابن عباسٍ نظيرُ قولهِ وقولِ أصحابه: لغوُ اليمين أن تحلف وأنت غضبان (٢٠).

(١) قال الحافظ ابن حجر في «الفتح» [(٣٩٣/٩)]: «أي أنه لا ينبغي للرجل أن يطلِّق امرأته إلا عند الحاجة، كالنشوز، بخلاف العتق، فإنه مطلوب دائمًا.

. والوَطَر ـ بفتحتين ـ: الحاجة: قال أهل اللغة: ولا يُبْنَى منها فعل».

وقال المؤلف في «إعلام الموقعين» [(٣/ ٥٣)]: «معنى قول ابن عباس: «إنما الطلاق عن وطر» أي: عن غرضٍ من المطلّق في وقوعه.

(قال:) وهذا من كمال فقهه رضي الله عنه، وإجابة دعاء الرسول له؛ إذ الألفاظ إنما يترتب عليها موجباتها لقصدِ اللافظ بها، ولهذا لم يؤاخذنا الله باللغو في أيمان الطلاق، كقول باللغو في أيمان الطلاق، كقول الحالف في عرض كلامه: عَلَيَّ الطلاق لا أفعل، والطلاقُ يلزمني لا أفعل، مِنْ غير قصدِ لعقد اليمين.

بل إذا كان اسم الرب جل جلاله لا ينعقد به يمين اللغو، فيمينُ الطلاق أولى ألا ينعقد، ولا يكون أعظم حرمةً من الحلف بالله، وهذا أحد القولين في مذهب أحمد، وهو الصواب». (القاسمي).

(٢) تقدم تخريج قول ابن عباس وطاووس (ص: ٨).

الوجه الثاني: أن الزهريَّ روى عن أبان بن عثمان عن عثمان أنه رد طلاق السكران (١)، ولا يُعْرَفُ له مخالفٌ من الصحابة (٢).

وهذا القول هو الصحيح، وهو الذي رجع إليه الإمام أحمد أخيرًا<sup>(٣)</sup>. قال في رواية أبي طالب: والذي لا يأمر فيه بالطلاق فإنما أتى خصلة واحدة، والذي يأمر بالطلاق قد أتى خصلتين: حرَّمَها

(۱) أخرجه سعيد بن منصور (۱/ ۳۱۰)، وابن أبي شيبة (۳۰/۵)، والبيهقي في «الكبرى» (۷/ ۳۵۹) وغيرهم.

وفي سماع الزهريِّ من أبان خلافٌ عند أهل الحديث، وذِكرُ الإمام أبي حاتم الرازي \_ رحمه الله تعالى \_ الاتفاق على عدم السماع، كأنه يريد به اتفاقه هو وأبو زرعة الرازي وأصحابهما، فحسب، كما يُستفاد من كلامه في موضع آخر.

وَّ إِلاَ فَقد ذَهِبِ إِلَى إِثْبَاتِ السَماعِ جِمَاعَة، مِنْهُم: الدُّهُلِي، ودُحَيْم، وأبو زرعة الدمشقى، وانتصر له الأخير انتصارًا بالغًا.

انظر: «المراسيـل» (۱۸۹ ـ ۱۹۲)، و«الجرح والتعـديـل» (۱۸/۸)، و«تاريخ أبي زرعة الدمشقي» (۱۸/۸).

ودلائلُ السماع وعدمه متعارضة، وتحرير ذلك له مقامٌ آخر.

لكنَّ التحقيق أن هذا الأثر ليس من رواية الزهريِّ عن أبان مباشرةً، وإنْ أوهم ذلك بعضُ الرواة باختصاره لقصَّة الأثر، وإنّما هو من رواية الزهريّ عن عمر بن عبدالعزيز عن أبان، كما هو ظاهرٌ جدًّا من سياق القصّة.

وهذا إسنادٌ متصلٌ صحيحٌ باتَّفاق.

(۲) انظر: «الإشراف» لابن المنذر (۱۹۱/٤).

(٣) بعد قوله بالوقوع، كما تفيده رواية الميموني، ثم توقُّفِه، كما في «مسائل ابن هانيء» (١/ ٢٣٠)، و«مسائل أبي داود» (١٧٣)، و«مسائل صالح» (١٥٦ / ١٥٦).

عليه، وأحلُّها لغيره؛ فهذا خيرٌ من هذا. وأنا أتقي جميعها(١).

وقال في رواية عبدالملك الميموني: قد كنتُ أقول إن طلاق السكران يجوز، حتى تبيَّنتُه، فغَلَبَ عليَّ أنه لا يجوز طلاقه؛ لأنه لو أقرَّ لم يَلْزَمْهُ، ولو باع لم يَجُزْ بيعُه. قال: وأُلْزِمُه الجناية، وما كان مِنْ غير ذلك فلا يَلْزَمُه.

قال أبو بكر (٢): وبهذا أقول.

وقال في رواية أبي الحارث: أرفعُ شيءٍ فيه (٣): حديثُ الزهريِّ عن (٤٠) أبان بن عثمان عن عثمان: «ليس لمجنونٍ ولا سكران طلاق».

وهو اختيار الطحاوي<sup>(٥)</sup>، وأبي الحسن الكرخي<sup>(٦)</sup>، وإمام الحرمين<sup>(٧)</sup>، وشيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٨)</sup>، وأحد قولي الشافعي<sup>(٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) في الأصل: جميعًا. ولعل الصواب ما أثبتُه من «إعلام الموقعين».

<sup>(</sup>۲) عبدالعزيز بن جعفر، في كتابيّه: «الزاد»، و«الشافي». انظر: «إعلام الموقعين» (٤/ ٨٤)، و «زاد المعاد» (٩/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: في. وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: بن. وهو تحريف.

<sup>(</sup>٥) انظر: مختصر «اختلاف العلماء للطحاوى» للجصاص (٢/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٦) انظر: «المبسوط» (٦/ ١٧٦)، و «فتح القدير» (٣/ ٤٨٩).

<sup>(</sup>۷) انظر: «البرهان» (۱۰۰۱ ـ ۱۰۰)، و«التلخيص» (۱/ ۱۳۵ ـ ۱۳۸) له، و «البحر المحيط» (۱/ ۳۵۳ ـ ۳۵۴).

<sup>(</sup>۸) انظر: «مجموع الفتاوى» (۱۰۰/۲۶۲، ۱۱۲/۱۲ ـ ۱۱۲، ۳۳/۱۰۹ ـ ۱۰۹)، و «الاختيارات» للبعلى (٣٦٥).

<sup>(</sup>٩) انظـر: «الأم» (٦/ ٤٧٧، ٥٥٨، ٦٤١ ـ ٦٤٢، ٦٤٩، ٦٥١، ٦٨٣، ٦٩٥، ٧٢١)، و«مختصر المزني» (١٩٤)، و«الوسيط» للغزالي (٥/ ٣٩٠).

وإذا كان هؤلاء لا يُوقِعُون طلاق السكران، لأنه غير قاصدٍ للطلاق؛ فمعلومٌ أن الغضبان كثيرًا ما يكون أسوأ حالاً من السكران.

والسكرُ نوعان: شُكْرُ طَرَب، وسُكْرُ غضَب، وقد يكون هذا أشدَّ، وقد يكون هذا أشدَّ، وقد يكون الآخر أشدَّ، فإذا اشتدَّ به الغضبُ حتى صار كالسكران كان أولى بعدم وقوع الطلاق منه؛ لأنه يُعْذَرُ مالا يُعْذَر السكران، ويَبْلُغُ به الغضبُ أشدَّ ما يَبْلُغُ به السُّكْر، كما يُشاهَد مِنْ حال السكران والغضبان.

قال القاسمي: قال الحافظ ابن حجر في "فتح الباري" [(٣٠٣/٩)]: "وذهب إلى عدم وقوع طلاق السكران أيضاً ـ كعثمان ـ: أبو الشعثاء، وعطاء، وطاووس، وعكرمة، والقاسم، وعمر بن عبدالعزيز، ذكره ابن أبي شيبة عنهم بأسانيد صحيحة، وبه قال ربيعة، والليث، وإسحاق، والمزني، واختاره الطحاوي».

## فصل

وأما الاعتبارُ وأصولُ الشريعة، فمن وجوه:

الأول: أنَّ المؤاخذة إنما ترتَّبَتْ على الأقوال، لكونها أدلةً على ما في القلب مِنْ كسبه وإرادته، كما قال تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللّغوِ فِي القلب مِنْ كسبه وإرادته، كما قال تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللّغوِ فِي الْمَنْكُمُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٥]، فجعل سبب المؤاخذة كَسْبَ القلب، وكَسْبُه هو إرادتُه وقصدُه. ومَنْ جرى على لسانه الكلامُ مِنْ غير قصدٍ واختيار، بل لشدةِ غضبٍ وسُكْرٍ أو غير للك، لم يكن من كَسْبِ قلبه.

ولهذا لم يؤاخذ الله سبحانه الذي اشتدَّ فرحُه بوجودِ راحلته بعد الإياس منها، فلما وَجَدها أخطأ من شدة الفرح، وقال: اللهم أنت عبدي وأنا ربك (١)، فجرى هذا اللفظُ على لسانه من غير قصدٍ، فلم يؤاخذه به، كما يجري الغلطُ في القرآن على لسان القارىء.

لكن، قد يقال: هذا قَصَد الصواب فأخطأ، فلم يُؤاخَذُ؛ إذْ كان قَصَد ضد ما تكلَّم به، بخلاف الغضبان إذا طَلَّق، فإنه قاصدٌ للطلاق.

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى الحديث الذي رواه مسلم [(۲۷٤٦)] عن أنس قال: قال رسول الله عند الله الله أشدُ فرحًا بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كانت راحلته بأرض فلاة، فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه، فأيس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها، قد أيس من راحلته، فبينما هو كذلك إذ هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك. أخطأ من شدة الفرح». (القاسمي).

قيل: لا كلام في الغضبان العالِم بما يقول، القاصدِ المختارِ لِحُكْمِه دفعًا لمكروه البقاء مع الزوجة، وإنما الكلامُ في الذي اشتد غضبه حتى ألجأه الشيطانُ إلى التكلُّم بما لم يكن مختارًا للتكلُّم به، كما يُلْجِئُه إلى فعل مالم يكن لولا الغضبُ يفعلُه. يوضِّحه:

الوجه الثاني: وهو أنَّ الإرادة فيه هو محمولٌ عليها، مُلْجَأٌ إليها، كالمُكْرَهِ، بل المُكْرَهُ أحسنُ حالاً منه؛ فإن له قصدًا وإرادة حقيقة، لكنْ هو محمولٌ عليه، وهذا ليس له قصدٌ في الحقيقة، فإذا لم يَقَع طلاقُ المكرَهِ فَطلاقُ هذا أولى بعدم الوقوع. يوضِّحه:

الوجه الثالث: وهو أن الأمر الحامل للمُكْرَه على التكلُّم بالطلاق يُشْبِهُ الحامل للغضبان على التكلُّم به؛ فإن المتكلِّم مُكْرَهًا إنما يقصد الاستراحة من توقَّع ما أُكْرِه به إن لم يُباشَرْ به، أو من حصوله إن كان قد باشره شيءٌ منه (۱)، فيتكلم بالطلاق قاصدًا لراحته مِنْ أَلَمٍ ما أُكْرِه به.

وهكذا الغضبان، فإنه إذا اشتد به الغضب يَأْلُمُ بِحَمْلِه، فيقول ما يقول، ويفعل ما يفعل، ليدفع عن نفسه حرارة الغضب، فيستريح بذلك، وكذلك يلطم وجهه، ويصيح صياحًا قويًّا، ويشق ثيابه، ويُلْقِي ما في يده؛ دفعًا لألم الغضب، وإلقاءً لِحِمْلِه عنه، وكذلك يدعو على نفسه وأحبً الناس إليه، فهو يتكلم بصيغة الطلب والاستدعاء والدعاء وهو غيرُ طالبٍ لذلك في الحقيقة، فكذلك يتكلم بصيغة الإنشاء وهو

<sup>(</sup>١) في الأصل: "إن كان قد شبه شيء منه"، وفي المطبوعة: "إن كان قد باشره بشيء". ولعل الأقرب ما أثبتُ ، والله أعلم.

غير قاصد لمعناها.

ولهذا يأمر الملوكُ وغيرُهم عند الغضب بأمور يَعْلَمُ خواصُّهم أنهم تكلموا بها دفعًا لحرارة الغضب، وأنهم لا يريدون مقتضاها، فلا يَمْتَثِلُه خواصُّهم، بل يؤخرونه، فَيَحْمَدُونَهُمْ على ذلك إذا سكن غضبهم.

وكذلك الرجل وقتَ شدة الغضب يقومُ ليبطش بولده أو صديقه، فيَحُولُ غيرُه بينَه وبين ذلك، فيَحْمَدَهُم بعد ذلك، كما يَحْمَدُ السكرانُ والمحمومُ ونحوُهما مَنْ يحول بينه وبين ما يَهُمُّ بفعله في تلك الحالة.

الوجه الرابع: أن العاقل لا يستدعي الغضب ولايريدُه، بل هو أكرهُ شيءٍ إليه، وهو كما قال النبي ﷺ: «جَمْرَةٌ في قلب ابن آدم، أَمَا رأيتم من احمرارِ عَيْنَيْه وانتفاخِ أوداجه؟!»(١).

والعاقلُ لا يقصد إلقاء الجمرة في قلبه، فهو ناشيءٌ فيه بغير اختياره، وإذا كان هو السببَ الحاملَ على التكلُّم بالطلاق وغيره، لم يكن ذلك أيضًا مضافًا إلى اختياره وإرادته، وهذا كما أن إرادة السبب إرادةٌ للمسبَّب، يوضِّحه:

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد [(٥١/٤]، والترمذي [(٢١٩١)] أنه عليه الصلاة والسلام قال في خطبته: «ألا إن الغضب جمرة...»الخ. (القاسمي).

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

وحسنه ابن حجر في «الأمالي المطلقة» (١٧٠).

وانظر: «المجروحين» لابن حبان (٢/ ١٠٤)، و«الأمثال» لأبي الشيخ الأصبهاني (٢٨٣).

الوجه الخامس: وهو أنك تقولُ للغضبان إذا اشتد غضبه، ففَعَل مالم يكن يفعله، أو تكلَّم ما لم يكن يتكلَّمُ به قبل الغضب: هل أردت ذلك أو قصدتَه؟ فيحلف أنه ما أراده ولا قصده، ولا كان له باختيار، ويحلف أنه وقع بغير اختيار. ولا تنكر هذا، فإنك تَجدُهُ من نفسك.

وتحقيقُ الأمر: أن له فيه إرادةً هو محمولٌ عليها، حَمَلُهُ عليها الغضبُ، فهي كإرادة المكرَه، بل المكرَه أَدْخَلُ في الإرادة كما تقدم، وهذا يدلُّ على أن الغضبان أولى بعدم الوقوع من المكرَه. يوضِّحه:

الوجه السادس: وهو أن الخوف في قلب المكره كالغضب في قلب الغضبان، لكنَّ المكرَه مقهورٌ بغيره مِنْ خارج، والغضبانُ مقهورٌ بغضبه الداخلِ فيه، وقهرُ الإكراه يُبْطِلُ حكم الاقوالِ التي أُكرِهَ عليها ويجعلها بمنزلة كلام النائم والمجنون، دون حكم الأفعال، فإنه يُقْتَلُ إذا قَتَل، ويَضْمَنُ إذا أتلف = فكذلك قَهْرُ الغضبِ يُبْطِلُ حكمِ أقوال الغضبان دون أفعاله، حتى لو قَتَل في هذه الحالة أو أتلف شيئًا ضمنه.

هذا كلُّه في الغضبان الذي يَكْرَهُ ما قاله حقيقةً، فأما من هو مُرِيدٌ له، على تقدير عدم غضبه لاقتضاء سبب ذلك (۱)؛ فليس من هذا الباب، كمن زَنَتْ امرأته فغضب فطلَّقها لأنه لا يَرَى المُقام مع زانيةٍ، فلم يَقْصِدْ بالطلاقِ إطفاءَ نار الغضب، بل التخلُّصَ من المُقام مع زانيةٍ، فهذا يقع طلاقُه.

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، وفي المطبوعة: «السبب ذلك».

فتأمَّلُ هذا الفرق؛ فإنه حرفُ المسألةِ ونُكْتتُها، وهذا بخلاف مَنْ خاصَمَتْهُ امرأته وهو يعلم من نفسه إرادة المُقام معها على الخصومة وسُوءِ الخُلُق، ولكنْ حَمَلهُ الغضبُ على أنْ شَفى نفسَه بالتكلُّم بالطلاق، وكسرًا لها(۱) وإطفاءً لنار غضبه. يوضِّحه:

الوجه السابع: وهو أن الغضبان يفعل أمورًا مِنْ شَقِّ الثياب، وإتلاف المال، وغير ذلك، مِمَّا لو أُكْرِهَ به حتى يتكلم بالطلاق لم يَنْفُذْ طلاقُه، وَلَغَتْ أقوالُه، فإذا فعل هو هذه الأمور عُلِم أن الذي ألجأه إليها أعظمُ من الإكراه؛ فإن المكرّه لو أُكْرِه بها لم يَفْعَلْها، وهذا قد فعلها، فعُلِمَ أن المقتضي لفعلها فيه أولى من اقتضاء الإكراه لفعلها، والمكرّه لو فُعِلَ به ذلك كان مكرهًا، فالغضبان كذلك، وهذا واضحٌ جدًّا.

فإن قيل: المكرَهُ إذا تَكَلَّمَ بما أُكْرِه عليه دَفَعَ عنه الضرر، والغضبانُ لا يَدْفَعُ عنه بهذا القول ضررًا، فليس كالمكره.

قيل: لا ريب أنهما يفترقان في هذا الوجه، ولكنْ لا يُوجِبُ ذلك أن يكون الغضبان مختارًا مريدًا لما قاله أو فعله، بل [هو] أَكْرَهُ شيء إليه. وهذا أمرٌ لا يمكن دفعه.

فإن قيل: فما الحاملُ له على فعل ما يكرهه ويؤذيه، مِنْ غير أن يتوصَّل به إلى ما هو أحبُّ إليه منه؟

قيل: لما كان الغضبُ عدوَّ العقل(٢)، وهو له كالذئب للشاة،

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، ولعل الأصوب بحذف الواو.

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل، وربّما كانت: غول العقل. كما مرّ.

قلَّما يتمكن منه إلا اغتال عقله = فقصد إزالة الغضب وإطفاء ناره، وهذا مقصود صحيح في نفسه، لكن لما غاب عنه عقله قَصد إزالة ذلك \_ ممَّا فيه ضرر عليه \_ ليخفِّف عن نفسه ما هو فيه من البلاء، ولولا ذلك لم يفعل مالا يفعله في الرِّضا، ولا تكلَّمَ بما لم يكن يتكلم به، فهو قَصد أن يستريح ويَسْكُن ويَبرُد غضبه بتلك الأقوال والأفعال، وإن لم يدفع ذلك عنه جملته (۱) تلك الشِّدة فإنها تُخفِّفُ وتُضْعِف.

فاقتضت رحمة الشارع به أنْ ألغى أقوالَه في هذه الحال؛ إذْ يُمْكِنُ (٢) أن لا يترتَّب عليها أثرها، وتكون كأقوال المُبَرْسَم، والمجنون الهاجِر (٣)، ونحوهما، وأما الأفعال فلا يُمْكِن إلغاء أثرها؛ فرَتَّبَ عليه مُوجَب فعله.

فإن قيل: فيلزمكم على هذا أنه لو حلف في هذه الحال أن لا تنعقد يمينه.

قيل: قد قال بذلك جماعة من السلف والخلف، واختاره من لا يُرتابُ في إمامته وجلالته، وكان يُقْرَنُ بالأئمة الكبار: إسماعيل بن إسحاق القاضي<sup>(٤)</sup>.

فإن قيل: لكنَّ المنقول عن الصحابة وجمهور التابعين والأئمة

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. ولعلها: بجملته.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: ان تمكن. ولعل الصواب ما أثبت. وانظر ما يأتي (ص: ٤١).

<sup>(</sup>٣) أي: المتكلم بالهُجر \_ بالضم \_ وهو القبيح من الكلام. (القاسمي).

<sup>(</sup>٤) انظر ما تقدم (ص:٩).

الأربعة اعتبار نذر اللَّجاج والغضب، وإن تنازعوا في مُوجَبه، فأوجب مالك وأهل العراق الوفاء به كنذر التبرُّر، وخَيَّر الليث بن سعد والشافعيُّ وأحمد بن حنبل بين فعله وبين كفارة اليمين، ولم يقل أحدٌ منهم: إنه لا ينعقد، وإنه لغو<sup>(۱)</sup>. وقد ذكر الله تعالى الكفارة في الأيْمان كلِّها ولم يُحَصِّلُ<sup>(۲)</sup> منها يمين الغضب دون يمين الرضا.

قيل: نعم، هذا حقّ، ولكن اليمين لما قَصَد صاحبُها الحَضَّ أو المَنْعَ كانت الكفارةُ رافعةً لما حصل بها من الضرر، بخلاف الطلاق والعتاق فإنهما إتلاف مَحْض لِمُلْكِ البُضْعِ والرَّقَبة، ولا كفارة فيهما، فالضررُ الحاصل بوقوعهما لا يندفع بكفارة ولا غيرِها، وكما أنه يُفرَّقُ في الإكراه بين نوع ونوع، فالإكراه يُبيحُ الأقوال عندنا وعند الجمهور، وكلُّ قولٍ أُكْرِه عليه بغير حقٍ فإنه باطل، وأبو حنيفة يفرِّقُ بين نوع ونوع.

والإكراهُ على الأفعال ثلاثةُ أنواع (٤):

نوعٌ لا يُباح بالإكراه، كقتلِ المعصوم، وإتلافِ أطرافِه.

ونوعٌ يُبِيحُه الإكراه بشرط الضمان، كإتلاف مالِ المعصوم.

<sup>(</sup>۱) انظر ما تقدم (ص: ۲۲ ـ ۳۲).

<sup>(</sup>٢) أي يُمَيِّز، ومنه آيةً ﴿ وَحُصِّلَ مَا فِي ٱلصُّدُورِ شَّ ﴾ [العاديات: ١٠]. (ق).

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب الإكراه من «المبسوط» (٣٨/٢٤)، و«بدائع الصنائع» (٢/ ١٥٦ ـ ١٥٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «التقريب لعلوم ابن القيم» (٦١).

ونوعٌ مختلفٌ فيه، كالزنا، والشُّرْبِ<sup>(۱)</sup>، والسرقة، وفيه روايتان عن الإمام أحمد<sup>(۲)</sup>.

فما أمكن تلافيه أُبِيح بالإكراه، كالأقوال والأموال، وماكان ضرره كضرر الإكراه لم يُبَحْ به، كالقتل؛ فإنه ليس قتلُ المعصوم بحياةِ المكرَه أولى من العكس.

وأما الأفعال: فالقرآن يدل على رفع الإثم فيها، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَنَيَتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدَنَ تَعَصُّنَا لِنَبْنَغُواْ عَرَضَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا ۚ وَمَن يُكْرِهِ هُنَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَهِ هِنَ غَفُورُ رَّحِيمُ ﴿ ثَنَ ﴾ [النور: ٣٣] (٣).

<sup>(</sup>١) شرب الخمر.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الفروع» (٦/ ٧٥، ٩٩ \_ ١٠٠٠).

<sup>(</sup>٣) روى ابن جرير [(١٧٥ - ١٧٥)] عن ابن عباس في الآية قال: "كانوا في الجاهلية يُكرِهون إماءهم على الزنا، يأخذون أجورهن، فقال الله: لا تكرهوهن على الزنا من أجل المنالة في الدنيا، ﴿وَمَن يُكْرِهِهُنَ فَإِنَّ اللّهَ مِنْ بَعْدِ إِذَا أَكْرِهُنَ».

وعن مجاهد قال: «كانوا يأمرون ولاتدهم يُبَاغِينَ، يفعلن ذلك فيُصبْنَ، فيأتينَهم بكسبهن، فكانت لعبدالله بن أبيّ بن سلول جارية، فكانت تُباغِي، فكرهت وحلفت أن لا تفعله، فأكرهها أهلها، فانطلقت فباغت بِبُرْدٍ أخضرٍ فأتتهم به، فأنزل الله تبارك وتعالى هذه الآية».

وقولُه تعالى: ﴿إِنَّ أَرَدَنَ تَعَشَّنا ﴾ ليس لتخصيص النهي به وإخراج ماعداه، بل لخروجه مخرج الأغلب، أو مخرج المبالغة في الزجر والتنبيه على أن المولى أحقُّ بإرادته، أو لعدم شرط التكليف إذا تخلف؛ لأنهن إذا لم يُرِدْن التحصُّن لم يَكْرَهْنَ البغاء، فلا يمكن الإكراه عليه. أفاده الفناري في «فصول البدائع».

وإيثارُ كلمة «إنْ» على «إذا» للإيذان بوجوب الانتهاء عن الإكراه عند =

الوجه الثامن: أن النبي عَلَيْ شرع للغضبان أن يقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، وأن يتوضأ، وأن يتحوّل عن حالته؛ فإن كان قائمًا فَلْيَقْعُدْ، وإذا كان قاعدًا فليضطجع، قال: «إن الغضب من الشيطان، وإن الشيطان من النار، وإنما تطفأ النار بالماء، فإذا غضب أحدكم فليتوضأ»(١).

وهذا يدل على أنه محمولٌ عليه من غيره، وأن الشيطان يُغْضِبُه لِيَحْمِلَهُ بغضبه على فعل ما يُحبُّه الشيطان، وعلى التكلُّم به. وما يضاف إلى الشيطان مما يكرهه العبد ولا يحبُّه، فلايؤاخذ به الإنسان، كالوسوسة والنسيان، كما قال فتى موسى لموسى: ﴿ وَمَا أَنسَنينَهُ إِلَّا الشَّيْطَنُ أَنْ أَذْكُرُمُ ﴾ [الكهف: ٣٣].

فالله تعالى لا يؤاخِذُ بالوسوسة، ولا بالنسيان؛ إذْ هما من أثرِ فِعْلِ الشيطان في القلب، وقد أخبر النبيُ عَلَيْ أن الغضب من الشيطان، فيكون أثره مضافًا إليه أيضًا، فلا يُؤاخَذُ به العبد، كأثر النسيان، فإنه لو حلف أن لا يتكلم بكذا فتكلم به ناسيًا لم يحنث؛ لعدم قصده وإرادته لمخالفة ما عَقَد يمينَه عليه، وإنْ كان قاصدًا للكلام، فإنه لم يقع منه إلا بقصده وإرادته.

وهذه حالُ الغضبان، فإنه لم يقصد حقيقة ما تكلم به وموجَبه، بل جرى على لسانه، بل قَصْدُ الناسي على لسانه، بل قَصْدُ الناسي

<sup>=</sup> كون إرادة التحصُّن في حيِّز التردُّد والشك، فكيف إذا كانت محققة الوقوع؟. (القاسمي).

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه (ص:١٥).

للتكلُّم أظهرُ من قصد الغضبان، ولهذا يقول الناسي: قصدتُ أن أقول كذا وكذا. والغضبانُ يحلف أنه لم يقصد.

الوجه التاسع: أن القُصُودَ في العقود معتبرة في عَقْدِها كلِّها (١)، والغضبانُ ليس له قصدٌ معتبر في حل عُقْدَةِ النكاح، كما ليس له قصدٌ في قتلِ نفسه وولده وإتلافِ ماله، فإنه يفعل في الغضب هذا ويقول هذا، فإذا لم يكن له قصدٌ معتبر لم يصحَّ طلاقُه.

فإن قيل: فهذا ينتقض عليكم بالهازل، فإنه يصحُّ طلاقه (٢) وإنْ لم يكن له فيه قصد.

قيل: الفرق بينهما أن الهازل قَصَدَ التكلم باللفظ وأراده رضًا واختيارًا منه، لم يُحْمَلْ على التلفُظ به، وغايتُه أنه لم يُردْ حكمَه وموجَبه، وذلك إلى الشارع ليس إليه، فالسببُ الذي إليه قد أتى به اختيارًا وقصدًا، مع علمه به، لم يُحْمَلْ عليه، والسببُ [الذي] إلى

<sup>(</sup>۱) قال المؤلف في "إعلام الموقعين" [(٣/ ٥٣ \_ ٥٥)]: "إيّاك أن تهمل قصد المتكلم ونيته وعُرْفه، فتَجْنِي عليه وعلى الشريعة، وتنسب إليها ما هي بريئة منه، وتُلْزِمَ الحالف والمقرَّ والناذِر والعاقد ما لم يُلْزِمهُ الله ورسوله، ففقيه النفسِ يقول: ماأردت؟، ونِصْف الفقيه: يقول ماقلت؟، فاللغوُ في الأقوال نظيرُ الخطأ والنسيان في الأفعال، وقد رفع الله المؤاخذة بهذا وهذا، كما قال المؤمنون: ﴿ رَبَّنَا لَا نُوَّاخِذْنَا إِن نَسِينَا آوَ أَخْطَأَنًا ﴾ فقال ربهم تبارك وتعالى: قد فعلت». (القاسمي).

<sup>(</sup>٢) أي على ما قاله الشافعية والحنفية، وقولٍ في مذهب أحمد، وخالَف غيرُهم كما سيأتي بيانه في الوجه الثامن عشر، فصحة طلاقه ليس مُجْمَعًا عليها. (القاسمي).

المشرِّع (١) ليس إليه، فلا يصحُّ اعتبار أحدهما بالآخر، وكيف يُقاس الغضبانُ على المتخذِ آيات الله هُزؤًا ؟! وهذا من أفسد القياس.

الوجه العاشر: أن الغضب مرضٌ من الأمراض، وداءٌ من الأدواء، فهو في أمراض القلوب نظيرُ الحُمَّى والوسواس والصَّرعِ في أمراض الأبدان، فالغضبانُ المغلوبُ في غضبه كالمريض والمحموم، والمصروع المغلوب في مرضه، والمبرسم المغلوب في برسامه.

وهذا قياسٌ صحيح في الغضبان الذي قد اشتد به الغضب حتى لا يعْلَمُ ما يقول، وأما إذا كان يَعْلَمُ ما يقول، ولكنْ يتكلَّم به حرجًا وضِيْقًا وغَلَقًا، لا قصدًا للوقوع، فهو يُشْبِهُ المُبَرْسَمَ والهاجِر مِن الحُمَّى مِنْ وجهٍ، ويشبه المحرّه القاصد للتكلم مِنْ وجهٍ، ويشبه المختار القاصد للطلاق من وجهٍ، فهو مترددٌ بين هذا وهذا وهذا، ولكنَّ جهة الاختيار والقصدِ فيه ضعيفةٌ، فإنه يعلم من نفسه أنه لم يكن مختارًا لما صَدر منه مِنْ خراب بيته، وفراق حبيبه، وكونِه يراه في يدِ غيره، فإنْ كان عاقلاً لا يختار هذا إلا لِيَدْفَعَ به ما هو أكرهُ إليه منه، أو ليُحَصِّلَ به ما هو أحبُّ إليه، فإذا انتفى هذا وهذا لم يكن مختارًا لذلك.

وهذا أمرٌ يعلمهُ كلُّ إنسانٍ من نفسه، فصار تردُّده بين المريض المغلوب، والمكرهِ والمحمولِ على الطلاق، وأيُّهما كان فإنه لا يَنْفُذُ طلاقُه.

فإن قيل: الفرقُ بينهما أنَّ المريض المغلوب لا يَمْلِكُ نفسه في

<sup>(</sup>١) في الأصل: والسبب إلى المشرع. والوجهُ ما أثبتّ.

الحال، والمكرَه وإنْ مَلَك نفسه لكنّه لا يملك دفعَ المكروه عنه، وأما الغضبان فإنه يمكنه أن يملك نفسه. كما قال النبيُّ ﷺ: «ليس الشديد بالصّرعة، ولكنه الذي يَمْلِكُ نفسه عند الغضب»(١).

قيل: مِنَ الغضب ما يُمْكِنُ صاحبُه أن يملك نفسه عنده، وهوالغضب في مبادئه، فإذا استحكم وتمكَّن منه لم يَمْلِكْ نفسه عند ذلك، وكذاك الحُزْنُ الحامل على الجَزَع، يُمْكِنُ صاحبُه أن يملك نفسه في أوله، فإذا استحكم وقَهَر لم يملك نفسه، وكذلك الغضب يُمْكِن صاحبُه أن يملك نفسه في أوله، فإذا تمكن واستولى سلطانُه على القلبِ لم يملك ضاحبُه قلبَه، فهواختياريٌّ في أوله، اضطراريٌّ في نهايته، كما قال القائل (٢):

ياعاذلي والأمرُ في يده هلاً عَذَلْتَ وفي يدي الأمرُ

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد [(۲/ ۲۳۲)]، والشيخان [البخاري (۵۷۹۳)، ومسلم (۲۰۹)] عن أبي هريرة.

قال ابن الأثير في «النهاية» [(٣/ ٣٣ \_ ٢٤)]: «الصُّرَعة \_ بضم الصاد وفتح الراء \_ المبالغُ في الصراع، الذي لا يُغْلَب. فنَقَله إلى الذي يَغْلِبُ نفسه عند الغضب ويقهرها، فإنه إذا مَلكها كان قد قهر أقوى أعدائه وشر خصومه؛ ولذلك قال: أعدى عدوً لك نفسك التي بين جنبيك.

وهذا من الألفاظ التي نقلها عن وضعها اللغوي لضرب من التوسع والمجاز، وهو من فصيح الكلام؛ لأنه لمّا كان الغضبان بحالة شديدة من الغيظ، وقد ثارت عليه شهوة الغضب، فقهرها بحلمه، وصَرَعها بثباتِه، كان كالصُّرَعة الذي يصرع الرجال ولا يصرعونه». (القاسمي).

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه. وانظر البيت ـ أيضًا ـ في «روضة المحبين» (١٨٨)، و«شفاء العليل» (١٨٨).

وهكذا السكرانُ، سببُ السُّكْرِ مقدورٌ له، يُمْكِنُه فعلُه وتركُه، فإذا أتى بالسبب خَرَج الأمرُ عن يده، ولم يملك نفسه عند السُّكْرِ، فإذا كان السكر الذي هو مُفَرِّطٌ بتعاطي أسبابه ويَقْدِرُ على ملك نفسه باجتنابها، قَدْ عَذَر الصحابةُ وغيرُهم من الفقهاء صاحبَه إذا طلَّق في هذه الحال، مع كونه غير معذور في تعاطي سببه = فَلأَنْ يُعْذَر سكرانُ الغضبِ الذي لم يُفَرِّطْ ـ مع شدة سُكره على سُكْر الخمر ـ أولى وأحرى.

الوجه الحادي عشر: وهو أنَّ مِن الناسِ مَنْ إذا لَم يُنْفِذْ غضبَه قَتَلَه غَضبُه، ومات أو مرض أو غُشِيَ عليه، كما يُذكَر عن بعض العرب أن رجلاً سبَّهُ، فأراد أن يَرُدَّ على السابِ (۱)، فأمسك جليسٌ له بيده على فمه، ثم رفع يده لما ظَنَّ أن غضبه قد سَكَن، فقال: قتلتني! ردَدْتَ غضبى في جوفى!. ومات من ساعته (۱).

فإذا نفذ مثلُ هذا غضبَه بقتلِ أو ظلم لغيره، لم يُعْذَرْ بذلك، كالسكران، وأما إذا نفذ بقولٍ فإنه يُمْكِنُ إهدارُ قولِه، وأنْ لا يَتَرتَّب أثرُه عليه، كما أهدر اللهُ سبحانَه دعاءَه ولم يُرتِّبْ أثره عليه، ولم يستجبْهُ له.

ولهذا ذهب بعضُ الفقهاء إلى أنه لا يُجْلَدُ بالقذف في حال الخصومة والغضب، وإنما يُجْلَدُ به إذا أتى به اختيارًا وقصدًا لقذفه (٣)،

<sup>(</sup>١) في الأصل: «عن السباب». ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٢) القصة في: «نسب قريش» (١٦٢)، و«التعازي والمراثي» (١٤٣)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) لم أقف على من صرَّح به ـ فيما فتَّشتُ من كتب الفقه ـ، ويمكن تخريجه على طلاق الغضبان، كما صنع بعضهم في السكران.

والفقهاءُ يشدِّدون في القذف حال الغضب ما لا يشدِّدون في غيره، ولذا ذهب بعضهم إلى الحدِّ بالتعريض بالقذف في حال الخصومة والغضب دون الرضا؛ لأن الغضب قرينةٌ على إرادة وقصد القذف.

وهو قول قويٌّ جدًّا، ويدلُّ عليه أن الخصم لا يُعَزَّرُ (١) بِجَرِحِه لخصمه، وطعنِه فيه حال الخصومة، بقوله: هو فاجرٌ، ظالمٌ، غاشمٌ، يحلف على الكذب، ونحو ذلك.

ومَنْ يَحُدُّه في هذه الحال يُفرِّقُ بين قذفِه وطلاقه بأن القذف حقٌ لآدميٍّ، وانتهاكٌ لعرضه، أو قدحِه في نفسه فيجري مجرى إتلافِ نفسه ومالِه، فلا يُعْذَرُ فيه بالغضب، لا سيَّما ولو عُذِر فيه بذلك لأمْكَنَ كلَّ قاذفٍ أن يقول: قذفتُه في حال الغضب. فيسقط الحدُّ. بخلاف الطلاق، فإنه يُمْكِن أن يُدَيَّنَ فيما بينه وبين الله. والحق لا يَعْدُوْهُ.

والمقصودُ أنه إذا تكلَّم بالطلاق دواءً لهذا المرض، وشفاءً له، بإخراج هذه الكلمة من صدره، وتنقُّسِه بها؛ فَمِنْ كمال (٢) هذه الشريعة ومحاسِنها وما اشتملت عليه من الرحمةِ والحكمة والمصلحة= أنْ لا يُؤاخَذَ بها، ويُلْزَمَ بموجَبها، وهو لم يَلْزَمْهُ (٣).

<sup>=</sup> انظر: «المنتقى» للباجي (١٥١/٧)، و«المبسوط» (٩/١٢٣)، و «المبسوط» (٩/١٢٣)، و «نهاية و «بدائع الصنائع» (٧/٤٤)، و «تبيين الحقائق» (٣/ ٢٠١)، و «الفروع» (٦/٨٨)، و «الانصاف» (٣/ ٢٠١).

ولم أر المصنّف رحمه الله تعالى تعرّض لهذه المسألة في كتبه في غير هذا الموضع، ولم أرها كذلك في كتاب الشيخ بكر أبو زيد «الحدود والتعزيرات عند ابن القيّم» (٢٠٣ ـ ٢٤٨).

 <sup>(</sup>۱) وردت في الأصل مضبوطة هكذا: «يُعْذَر». والسياق يقتضي ما أثبت.
 وبحذف «لا» يستقيم ما في الأصل، وهو ما اختاره الشيخ ابن مانع.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: وتنفسه بما في كمال. وهو تحريف ظاهر.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. ولعلها: «يلتزمههُ».

الوجه الثاني عشر: أن قاعدة الشريعة أن العوارض النفسيَّة لها تأثيرٌ في القول، إهدارًا واعتبارًا، وإعمالاً وإلغاءً.

وهذا كعارض النسيان، والخطأ، والإكراه، والسُّكْر، والجنون، والخوف، والحوف، والحوف، والخوف، والخوف، والخوف، والخوف، والخوف، والخوف، والخوف، من القولِ مالا يُحْتَمَلُ مِنْ غيرِه، ويُعْذَرُ بما لايُعْذَرُ به غيرُه، لعدم تجرُّدِ القصدِ والإرادة، ووجود الحامل على القول.

ولهذا كان الصحابة يَسْأَلُ أحدُهم الناذِرَ: أفي رضًا قلتَ ذلك أم في غضب؟، فإنْ كان في غضبٍ أَمره بكفارة يمين (١)؛ لأنهم استدلوا بالغضب على أن مقصوده الحضُّ والمنعُ، كالحالف، لا التقرُّب.

وقد قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقَرَبُواْ ٱلصَّلُوٰةَ وَٱنتُم سُكَرَىٰ حَقَىٰ تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣]، فَجَعلَ عارض السُّكر مانعًا من اعتبار قراءة النبيُّ عَلَيْ مانعًا من من صحة إقراره لمَّا أمر باستنكاه (٢) مَنْ أقرَّ بين يديه مدن صحة إقراره لمَّا أمر باستنكاه (٢)

<sup>(</sup>۱) رواه أبو بكر الأثرم عن ابن عباس رضي الله عنهما بإسناد لا بأس به. انظر إسناده في «القواعد» النورانية (٤٦٥ ـ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٢) أي شَمِّ ريح فَمه، لِيُعْلَم أَشَارِبٌ هو، فيدرأُ عنه حدَّ الزنا. يُقال: استنكهه: شَمَّ ريح فمه، فَنَكَهَه َ كضَرَب ومَنَع \_: أخرجَ نَفَسه إلى أنف آخر، قال الأقيشر: يقولون لي انْكَهُ قد شربتَ مُدامةً فقلتُ لهم بل قد أكلتُ سفرجلا ونكهه \_ كسَمِعه ومَنعه \_ تشمَّمه، قال الحكم بن عدل:

نكهت مجالدًا فوجدتُ منه كريح الكلب مات حديث عهدِ والنَّكهةُ ريح الفم، وبالضم اسم من الاستنكاه، ونكه الرجل ـ كعنى ـ تغيّرتْ نكهته من التخمة (كذا في «القاموس» وشرحه).

بالزنا<sup>(۱)</sup>، وجعله مانعًا من تكفيرِ مَنْ قال له ولأصحابه: «هل أنتم إلا عبيدٌ لأبي؟!»<sup>(۲)</sup>.

وجعل اللهُ سبحانه الغضب مانعًا من إجابة الداعي على نفسه وأهله، وجعل سبحانه الإكراه مانعًا مِنْ كُفرِ المتكلِّم بكلمة الكفر، وجعل الخطأ والنسيان مانعًا مِن المؤاخذة بالقول والفعل.

وعارضُ الغضبِ قد يكون أقوى من كثيرٍ من هذه العوارض، فإذا كان الواحدُ من هؤلاء لا يترتَّبُ على كلامه مقتضاهُ لعدم القصد، فالغضبانُ الذي لم يَقْصِدْ ذلك إنْ لم يكن أولى بالعذر منهم لم يكن دُونهم. ويوضّحه:

الوجه الثالث عشر: أن الطلاق في حال الغضب له ثلاث صور:

إحداها (٣): أَنْ يَبْلُغَه عن امرأته أمرٌ يشتدُّ غضبُه لأجله، ويظنُّ أنه حقٌّ، فيطلِّقُها لأجله، ثم يتبيَّن أنها بريئةٌ منه. فهذا في وقوع الطلاق به وجهان، أصحُهما أنه لا يقع طلاقه؛ لأنه إنما طلَّقها لهذا السبب

<sup>=</sup> والاستشهادُ بهذا الحديث سيذكره المؤلف في الوجه الرابع عشر موضحًا. (القاسمي).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۲۹۵) من حديث بريدة رضي الله عنه، ولفظه: «فقال: «أشرِبَ خمرًا؟»، فقام رجل فاستنكهه».

ورواية الأمر بالاستنكاه أخرجها البزّار (١٥٦٤ ـ كشف الأستار)، والطبراني في «الأوسط» (٤٨٤٣) بإسنادِ الصحيح. وانظر: «تحفة الأشراف» (٢/ ٧٣ ـ ٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٩٢٥)، ومسلم (١٩٧٩).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: أحدها. وأظنّه من سهو الناسخ.

والعلة، والسببُ كالشرط، فكأنه قال: «إنْ كانت فعلَتْ ذلك فهي طالق»، فإذا لم تَفْعَلْهُ لم يُوجَدْ الشرط.

وقد ذكر المسألة بعينها أبو الوفاء ابن عقيل، وذكر الشريف ابن أبي موسى في «إرشاده»(١) فيما إذا قال: «أنت طالق أَنْ دخلت الدار» بفتح الهمزة، مِرارًا، وهو يَعْرِفُ العربية، ثم تبيَّن أنها لم تدخل، لم تَطْلُق.

ولا يقال: هو هاهنا قد صرَّح بالتعليل، بخلاف ما إذا لم يصرِّح به، فإن هذا لا تأثير له، فإنه قد أوقع الطلاق لعلة، فإذا انتفت العلة تبيَّنًا أنه لم يكن مريدًا لوقوعه بدونها، سواء صرَّح بالعلة أو لم يصرِّح بها، وغايةُ الأمر أن تكون العلة بمنزلة الشرط، وهو لو قال: «أنت طالق» وقال: «أردت إنْ فَعلَتْ كذا وكذا» دُيِّنَ فيما بينه وبين الله تعالى.

وقد ذكر أصحاب الشافعي وأحمد فيما إذا كاتب عبده على عِوضَ فأدَّاهُ إليه، فقال: «أنت حُرُّ»، ثم تبيَّن أن العِوض مُسْتَحَقُّ؛ لم يعتق، مع تصريحه بالحرية، فالطلاقُ أولى بعدم الوقوع في هذه الصورة (٢).

الصورة الثانية: أن يكون قد غضب عليها لأمر قد عَلِم وقوعَه منها، فتكلَّم بكلمة الطلاق قاصدًا للطلاق، عالمًا بما يقول، عقوبةً لها على ذلك، فهذا يقع طلاقه، إذْ لو لم يقع هذا الطلاق لم يقع أكثر الطلاق، فإنه غالبًا لا يقع مع الرضا<sup>(٣)</sup>.

<sup>(1) (197).</sup> 

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغني» (١٤/ ٥١٣ ٥ ـ ٥١٤)، و«كشاف القناع» (٤/ ٥٤٥ ـ ٥٤٦).

 <sup>(</sup>٣) بهذا التفصيل والتحرير يُعْلَم سقوطُ ما قاله الفارسيُّ في «مجمع الغرائب» حيث =

الصورة الثالثة: أن لا يقصد أمرًا بعينه، ولكنَّ الغضب حمله على ذلك، وغيَّر عقلَه، ومنعه كمال التصوُّر والقصد، فكان بمنزلة الذي فيه نوعٌ من السُّكرِ والجنون، فليس هو غائب العقل بحيث لا يفْهَمُ ما يقولُ بالكلية، ولا هو حاضر العقل بحيث يكون قصده معتبرًا، فهذا لا يقع به الطلاق أيضًا، كما لا يقع بالمُبَرْسَم والمجنون. يوضِّحه:

الوجه الرابع عشر: أن المجنون، والمُبَرْسَم، والموسوس، والهاجِر، قد يشعرُ أحدهم بما قاله ويستحي منه، وكذلك السكران. ولهذا لم يشترط أكثر الفقهاء في كونه سكران أن يعدم تمييزه بالكلية، بل قد قال الإمام أحمد وغيره: إنه الذي يخلط في كلامه، ولا يعرف رداءه من رداء غيره، وفعله من فعل غيره (١).

والسنةُ الصريحة الصحيحة تدلُّ عليه، فإنَّ النبي ﷺ أمر أن يُسْتَنْكَه من أقَرَّ بالزنا<sup>(٢)</sup>، مع أنه حاضرُ العقل والذهن، يتكلَّمُ بكلام مفهوم ومنتظم، صحيحُ الحركة، ومع هذا فجوَّز النبيُّ ﷺ أن يكون به سُكْرٌ يَحُولُ بينه وبين كمال عقله وعلمه، فأمر باستنكاهه (٣).

ردّ على من قال: الإغلاق: الغضب، وغَلَطه في ذلك، وقال: إن طلاق الناس غالبًا إنما هو في حال الغضب، كما نقله عنه في «فتح الباري».

ووجه السقوط أن الغضب المراد من الحديث ليس على إطلاقه، بل المراد نوعٌ منه، كما يدل عليه التعبير عنه بالإغلاق، وتقدم لنا [(ص: ٢٠)] مناقشة ابن المرابط بمثله. (القاسمي).

<sup>(</sup>١) انظر: «الأم» (٢/ ١٥٢)، و«الفروع» (٥/ ٣٦٧)، و«الإنصاف» (٨/ ٤٣٥ ـ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: باستنكاه.

والمقصود أن هؤلاء ليسوا مُسْلُوبي التمييز بالكلية، وليسوا كالعقلاء الذين لهم قصدٌ صحيحٌ، فإن ما عرض لهم أوجب تغيُّر العقل الذي منع صحة القصد، فلم يَبْق أحدهم يقصد قصْد العقلاء الذي مرادُه جَلْبُ ما ينفع، ودَفْعُ ما يضر، فَلَمْ يتصوَّر أحدهم لوازم ما تكلَّم به، ولا غاب عقلُه عن الشعور به، بل هو ناقصُ التصوُّر ضعيفُ القَصْد.

والغضبانُ في حال غضبه قد يكون أسوأً حالا من هؤلاء، وأشبهَ بالمجانين، ولهذا يقول ويفعل مالا يقولُه المجنون ولا يفعلُه.

فإن قيل: فهل يُحْجَرُ عليه في هذه الحال كما يُحجر على المجنون؟

قيل: لا، والفرق بينهما أن هذه الحال لا تدوم، فهو كالذي يُجَنُّ أحيانًا نادرًا ثم يفيق، فإنه لا يُحْجَرُ عليه. نعم، لو صدر منه في تلك الحال قولٌ عن غير قصدٍ منه، كان مثل القول الصادر عن المجنون، في عدم ترتُّب أثرِه عليه.

ولا ريب أنه قد يحصلُ للغضبان إغماءٌ وغَشْيٌ، وهو في هذه الحال غير مكلَّف قطعًا، كما يحصلُ ذلك للمريض، فيزيلُ تكليفَه حال الإغماء، حتى إن بعض الفقهاء لا يُوجب عليه قضاء الصلاة في هذه الحال، إلحاقًا بالمجنون كما يقوله الشافعي<sup>(۱)</sup>، وأحمد يوجبُ عليه القضاء إلحاقًا له بالنائم<sup>(۲)</sup>، وأبو حنيفة يفرِّق بين الطويل الزائد على

<sup>(</sup>١) انظر: «الأم» (٢/ ١٥٣ \_ ١٥٤)، و«المجموع» (٣/ ٦٨ \_ ٧١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مسائل الإمام أحمد» رواية أبي داود (٤٩)، و«المغني (٢/ ٥١ ــ ٥٧).

اليوم والليلة فيُلحِقُه بالجنون، وبين القصير الذي هودون ذلك فيُلحِقُه

وقد يُنكِر كثيرٌ من الناس أن الغضبَ يُزيل العقل، ويبلغُ بصاحبه إلى هذه الحال، فإنه لا يعرف من الغضب إلا ما يَجدُ من نفسه، وهولم يَعْلَمْ غَضِبًا انتهى إلى هذه الحال.

وهذا غلط؛ فإن الناس متفاوتون في الغضب تفاوتًا عظيمًا، فمنه ما هو كالنَّشوة، ومنه ما هو كالسُّكْر، ومنه ما هو كالجُنون، ومنه ما هو سريعُ الحصولِ سريعُ الزوالِ، وعكسُه، ومنه سريعُ الحصول بطيء الزوال، وعكسه، كما قسَّمه النبي ﷺ إلى هذه الأقسام(٢).

وقُوى الناس متفاوتةٌ تفاوتًا عظيمًا في مُلك تقواهم عند الغضب، والطمع، والحزن، والخوف، والشهوة، فمنهم من يملك [ذلك](٣) ويتصرَّفُ فيه، ومنهم من يملكُه ذلك ويتصرَّف فيه.

الوجه الخامس عشر: أن الغَضِب (٤) الذي قد انغلق عليه القصدُ (٥) والرأيُ في الغضب، وقد صار إلى الجنون العارض أقرب منه

انظر: «الحجة على أهل المدينة » (١/ ١٥٤ \_ ١٥٥)، و «المبسوط» (١/ ٢١٧). (1)

ورد ذلك في حديث أبي سعيد الطويل في خطبة النبي ﷺ، وقد تقدم تخريجه (٢) (ص: ۳۱).

ليست في الأصل، والسياق يقتضيها. (٣)

كذا ضبطتُها؛ ليستقيم مافي الأصل. ولعلها: الغضبان. (1)

في الأصل: والقصد. سها الناسخ عن الضرب على الواو. (0)

إلى العقل الثابت = أولى بعدم وقوع طلاقه من الهازل المتلفِّظ بالطلاق في حال عقله وإن لم يُردْهُ بقلبه.

وقد ألغى طلاق الهازل بعض الفقهاء، وهو إحدى الروايتين عن الإمام أحمد، حكاها أبو بكر عبدالعزيز وغيره (١)، وبه يقول بعض أصحاب مالك إذا قام دليل الهزل، فلم يَلْزَمْهُ عتقٌ ولا نكاحٌ ولا طلاق (٢)؛ ولا ريب أن الغضبان أولى بعدم وقوع طلاقه من هذا.

الوجه السادس عشر: أن جماعة من أصحابنا لم يشترطوا في المجنون والمُبَرْسَمِ أن لا يكون ذاكرًا لطلاقه، وإن كان ظاهرُ نص أحمد أنه متى ذَكر الطلاق لَزمَه؛ فإنه قال في رواية أبي طالبٍ في المجنون يُطلِّق، فقيل له لمَّا أفاق: إنك طَلَّقْتَ امرأتك، فقال: أنا ذاكر أني طلَّقتُ ولم يكن عقلي معي = فقال: إذا كان يَذْكُر أنه طلَّق فقد طلَّقتُ.

قال أبو محمد المقدسي: «وهذا هو المنقول عن الإمام أحمد فيمن كان جنونُه بذهابِ معرفته بالكلية، وبطلان حواسه، فأمَّا من كان جنونه لِنَشافٍ، أو كان مُبَرْسَمًا، فإنَّ ذلك يُسْقِطُ حكم تصرُّفِه، مع أنَّ معرفته غيرُ ذاهبة بالكلية، فلا يضرُّه ذكرُ الطلاق إن شاء الله» انتهى

<sup>(</sup>۱) لم أقف على من نقلها. وانظر: «إبطال التحليل» (١٤٤)، و«المغني» (١/ ٣٧٢ ـ ٣٧٣)، و«الإنصاف» (٨/ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (٢/ ١٧٥)، و«التاج والإكليل» (٤٤/٤). وتأمَّلُ: «البيان والتحصيل» (٥/ ٣٢٣، ٣٣٥)، و(٦/ ٢٥٢ \_ ٢٥٣).

کلامه<sup>(۱)</sup>.

ومعلومٌ أن الغضبان الممتلىء أسوأ حالاً مِمَّن جنونُه مِنْ نشَافٍ، أو برسام، وأقلُّ أحواله أن يكون مثله. يوضِّحه:

الوجه السابع عشر: وهو أن الموسوس لا يقع طلاقه، صرَّح به أصحابُ أبي حنيفة وغيرهم (٢)، وما ذاك إلا لعدم صِحة العقل والإرادة منه؛ فهكذا هذا.

الوجه الثامن عشر: أنه لم يَقُلُ أحدٌ إن مجرد التكلُّم بلفظ الطلاق مُوجِبٌ لوقوعه على أيِّ حالٍ كان، بل لابدَّ من أمرٍ آخر وراءَ التكلُّم باللفظ.

فطائفة اشترطَت أن يأتي به في حال التكليف، فقط، سواءً قصدَه أو جرى على لسانه من غير قصد، سواءً أُكِره عليه أو أتى به اختيارًا.

وهذا مذهب من يُوقع طلاقَ المكره، والطلاقَ الذي يجري على لسان العبد من غير قصد منه. وهو المنصوص عن أبي حنيفة في الموضعين (٣).

وطائفة اشترطت مع ذلك أن يأتيَ باللفظ مختارًا، قاصدًا له. وهو

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱۰/ ٣٤٦).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «حاشیة ابن عابدین» (٤/ ٢٢٤)، و «مصنف ابن أبي شیبة»
 (٥/ ٣٣ \_ ٣٤)، و «المدونة» (٢/ ٦٨، ٨٨)، و «التاج والإكليل» (٥/ ٣٧٨)،
 و «الأم» (٦/ ٦٤٠ \_ ٦٤١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المبسوط» (٢٤/٥٦ ـ ٥٧)، و«فتح القدير» (٣/ ٣٩).

قول الجمهور الذين لا يُنفِذون طلاق المكره (١).

ثم منهم: من اشترط مع ذلك أن يكون عالمًا بمعناه، فإنْ تكلَّم به اختيارًا غيرَ عارفٍ بمعناه، لم يَلْزَمْهُ حكمُه. وهذا قولُ من يقول: لا يُلْزَمُ المكلفُ أحكامَ الأقوالِ حتى يكون عارفًا بمدلولها. وهذا هو الصواب.

ومنهم: من اشترط مع ذلك أن يكون مريدًا لمعناه، ناويًا له، فإنْ لم ينو معناه ولم يُرِدْهُ، لم يَلْزَمْهُ حكمه. وهذا قولُ من يشترط لصريح الطلاق النية، وقولُ مَنْ لا يُوقع الهازل. وهو قولٌ في مذهب الإمام أحمد ومالك(٢) في المسألتين، فيَشْتَرِط هؤلاء الرضا بالنطق اللسانيّ، والعلمَ بمعناه، وإرادة مقتضاه.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۰/ ۳۵۰ ـ ۳۵۱).

<sup>(</sup>٢) قال الشوكاني في «نيل الأوطار» [(٦/ ٢٧٨)]: «وبه قال جماعة من الأئمة، منهم الصادق والباقر والناصر، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَرَمُوا الطَّلَاقَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] فدلت على اعتبار العزم، والهازلُ لا عزم منه».

وأما حديث «ثلاث جدُّهُنَّ جِدِّ وهَزُلُهُنَّ جِدِّ: النكاح والطلاق والرجعة» المرويُّ في أبي داود [(٢١٩٤)] والترمذي [(١١٨٤)] فليس من مرويات الشيخين ولا من الصحيح لذاته ولا لغيره، ومثل هذا المقام يُحتاج فيه إلى القواطع كما لايخفى.

قال الشوكاني: «حديث «ثلاث جدهن جد» في إسناده عبدالرحمن بن حبيب، وهو مختلف فيه، قال النسائي: منكر الحديث» الخ. (القاسمي)

وانظر للحديث: «نصب الراية» (٢٩٣/٣ ـ ٢٩٤)، و«التلخيص الحبير» (٣/ ٢٣٦)، و «إرواء الغليل» (٦/ ٢٢٤ ـ ٢٢٨).

ومنهم: من يشترط مع ذلك كون الطلاق مأذونًا فيه من جهة الشارع. وهو قولُ مَنْ لا يوقع الطلاق المحرَّم، وهو قولُ طائفةٍ من السلف، من الصحابة، والتابعين، ومَنْ بعدهم.

وقال محمد (1) بن عبدالسلام الخشني: حدثنا محمد بن بشار، قال: حدثنا عبدالوهاب بن عبدالمجيد الثقفي: حدثنا عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر أنه قال في الرجل يطلِّق امرأته وهي حائض: «لا يعتد بذلك»(٢).

وحسبك بهذا الإسناد إذا صَحَّ، رواه أبو محمد بن حزم قال: حدثنا يُوسف بن عبدالله، قال: حدثنا أحمد بن عبدالله بن عبدالله، قال: حدثنا أحمد بن عبدالسلام، قال: حدثنا أحمد بن عبدالسلام، فذكره (٣٠).

<sup>(</sup>١) في الأصل: عمر. وهو تحريف. وسيأتي على الصواب.

<sup>(</sup>٢) في مطبوعة «المحلى»: «لذلك»، وفيما نقله ابن رجب: «بها».

<sup>(</sup>٣) «المحلى» (١٦٣/١٠) وإسناده صحيح، ومحمد بن عبدالسلام إمامٌ حافظٌ له تصانيف، وكأنه أخرج الحديث في بعضها، كما هو ظاهر كلام ابن حجر في «التلخيص» (٢٠٦/٣).

وذكر ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١٢٨/١) أنه قد سقطت من آخر هذه الرواية لفظة، وهي: «لا يعتد بتلك الحيضة»، كذلك رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٥/٥) عن عبدالوهاب الثقفي، وكذا رواه أيضًا يحيى بن معين عن عبدالوهاب، وقال: «هو غريب لم يحدّث به إلا عبدالوهاب».

انظر: «تاريخ ابن معين» (٤/ ٢٩٨، ٢٩٧ ـ رواية الدوري).

وعلى هذا، فلا دلالة في الأثر ـ بروايته التامَّة ـ على ما ذهب إليه =

وهذا مذهب أفقه التابعين على الإطلاق سعيد بن المسيب، حكاه عنه الثعلبي في تفسير سورة الطلاق (١).

وهو مذهب أفقه التابعين من أصحاب ابن عباس، وهو طاووس. قال عبدالرزاق: عن ابن جريج (٢)، عن عبدالله بن طاووس، عن أبيه: أنه كان لا يرى طلاقًا ما خالفَ (٣) وجه الطلاق، ووجه العدة. وكان يقول: وجه الطلاق أن يطلقها طاهرًا من غير جماع، وإذا استبان حَمْلُها (٤).

وهذا مذهبُ خلاس بن عمرو. قال ابن حزم: حدثنا محمد بن سعید بن نبات، قال: حدثنا عباس بن أصبغ، قال: حدثنا محمد بن قال: قال قاسم بن محمد، قال حدثنا محمد بن عبدالسلام الخشني، قال: حدثنا محمد بن المثنى، قال: حدثنا محمد بن مهدي، قال: حدثنا همام (٥) بن یحیی، عن قتادة عن خلاس بن عمرو أنه قال في الرجل یطلّق امرأته وهی حائض، فقال: لا یعتد بها(٢).

المصنف رحمه الله.

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۳۳۲). وأخرجه ابن أبي شيبة (٦/٥).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: عن جريج. وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: مما خالف. والمثبت من مطبوعة «المصنف». وهو أولى.

<sup>(</sup>٤) «المصنف» (٦/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: هشام. وهو تحريف. وتحرّف في مطبوعة «المحلى» إلى: حمام. وهو همام بن يحيي العوذي. وورد على الصواب في «زاد المعاد» (٥/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٦) «المحلي» (١٠/ ١٦٣).

وهذا قول أبي قلابة. قال ابن أبي شيبة: [حدثنا] عبدالرزّاق، عن معمر، [عن أيوب] (١)، عن أبي قلابة قال: إذا طلَّق الرجل امرأته وهي حائض، فلا يعْتَدُّ بها (٢).

وهذا اختيار ابن عقيل في كتابه «الواضح في أصول الفقه»، صرَّح به في مسألة: النهي يقتضي الفساد<sup>(٣)</sup>، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>، وهو أحد الوجهين في مذهب أحمد<sup>(٥)</sup>.

وقال أبو جعفر الباقر: لا طلاق إلا على سُنَّة، ولا طلاق إلا على طُهْرٍ من غير جماع، وكلُّ طلاقٍ في غضبٍ أو يمينٍ أو عتقٍ فليس بطلاق إلا لمن أراد الطلاق (٦).

والمقصودُ أن هؤلاء يشترطون في وقوع الطلاق إذنَ الشارع فيه، وما لم يأذنْ فيه الشارعُ فهو عندهم لاغ (٧) غيرُ نافذ.

<sup>(</sup>١) سقطت من الأصل. وهي في «المصنف».

<sup>(</sup>٢) «المصنف» (٥/٥).

<sup>(</sup>T) (T/P37\_ · 07).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مجموع الفتاوى» (٢٩/٣٣، ٣٠، ٢٦، ٧٢، ١٣٠) وغيرها. وانظر: «الاختيارات» للبعلي (٣٦٧)، وللبرهان بن القيَّم (١٢٣)، و«الجامع للاختيارات الفقهية لشيخ الإسلام» لموافى (٢/ ٦٨٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «مجموع الفتاوي» (٣٣/ ٨١) و «الإنصاف» (٨/ ٤٤٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: «رأب الصدع» لأحمد بن عيسى (١٠٦٨/٢)، و «البحر الزخار» لابن المرتضى (١٥٤/٣).

<sup>(</sup>V) انظر: «معجم الأغلاط اللغوية» للعدناني (٦٠٧).

قال شيخ الإسلام: وقولُهم أصحُّ في الدليل من قولِ من يُوقع الطلاق الذي لم يأذن فيه الله ورسوله، ويراهُ صحيحًا لازمًا.

والمقصودُ أن أحدًا لم يَقُلْ إن مُجَرَّد التكلُّم بالطلاق مُوجِبٌ لترتُّبِ أَثْرِه على أيِّ وجهٍ كان.

الوجه التاسع عشر: أن هذا مقتضى نصِّ أحمد، كما تقدم تفسيرُه «الإغلاق» في رواية حنبل بالغضب. وقال عبدالله ابنه في «مسائله» (۱): سألت أبي عن المجنون إذا طلَّق في وقتِ زَولان عقله، أيجوز؟ قال أبي: كلُّ من كان صحيحَ العقل، فزَال عقله عن صحته، فطلَّق، فليس طلاقه بشيء.

فهذا عمومُ كلامه، وذاك خاصُّه، فقد جَعَل تغيُّرَ العقل عن صحته مانعًا من وقوع الطلاق، ولا ريب أن إغلاق الغضب يُغَيِّر العقل عن صحّته.

الوجه العشرون: أن الفقهاء اختلفوا في صحة حُكْمِ الحاكم في الغضب على ثلاثة أقوال، وهي ثلاثة أوجهِ في مذهب أحمد (٢):

أحدها: الايصِحُّ والا يَنْفُذ؛ النه النهي يقتضي الفساد.

والثانى: يَنْفُذْ.

والثالث: إنْ عَرَض له الغضبُ بعدَ فَهْم الحكم نَفَذَ حكمُه، وإنْ

<sup>(1) (</sup>٣/ ١٥٨٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الإنصاف» (۲۱۰،۱۸٦/۱۱).

عَرَض له قبل ذلك لم يَنْفُذْ، فإنَّ الحاكم يجب أنْ يكون عالمًا عدلاً.

فمن نَقَذَ حكمَه قال: الغضبُ لا يمنعُه العلمَ والعدلَ، فقد حَكَم النبيُّ عَلَيْ للزبير في شراج الحَرَّة وهو غضبان (١). ومن لم يُنَفِّذُ حكمَه قال: الغضبُ يمنعه كمال المقصود، وحسنَ القصد، فيمنعه العلم والعدل، ولا يصحُّ القياس على النبي عَلَيْ، فإنه معصومٌ في غضبه ورضاه، فكان إذا غضب لم يقل إلا حقًا كما كان في رضاه كذلك (٢).

ومن فَرَّق قال: إذا عَلِم الحق قَبْلَ الغضب لم يَمْنَعْهُ الغضبُ من العلم، وحينئذ فيُمْكِنه أن ينفِّذ الحق الذي عَلِمَه، وإذا غضب قبل الفهم لم يَنْفُذْ حكمُه، لإمْكان أن يَحُول الغضبُ بينه وبين الفهم. وهؤلاء يحتجُّون بقضية الزبير، وأن النبيَّ عَلَيْهُ إنما عَرَضَ له الغضبُ بعد فَهْمِ الحُكهِ مة.

والمقصود أن الغضب إذا أثّر عند هؤلاء في بطلان الحكم، عُلِمَ أن كلام الغضبان غيرُ كلام الراضي المختار، وأنّ للغضب تأثيرًا في ذلك.

الوجه الحادي والعشرون: أن وقوعَ الطلاق حكمٌ شرعيٌّ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۲۳۱)، ومسلم (۲۳۵۷) من حديث عبدالله بن الزبير رضى الله عنهما.

 <sup>(</sup>۲) وفي ذلك حديث عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما في كتابة الحديث.
 أخرجه أحمد (۲۰۷/۲)، وأبو داود (۳٦٤٦) وغيرهما.
 وصححه ابن خزيمة (۲۲۸۰).

وانظر: «العلل» لأحمد (١/ ٢٤٤ ـ رواية عبدالله)، و «تقييد العلم» للخطيب (٧٤ ـ ٨٢).

فيَسْتَدْعِي دليلاً شرعيًا، والدليلُ إما كتابُ، أو سنةٌ، أو إجماعٌ، أو قياسٌ يستوي فيه حكم الأصل والفرع، وليس شيءٌ منها موجودًا في مسألتنا.

وإنْ شئتَ قلتَ: الدليلُ إمَّا نصُّ وإمَّا معقولُ نصِّ، وكلاهما منتفِ. وإن شئتَ قلتَ: لو ثبت الوقوعُ لزم وجودُ دليلهِ، واللازمُ مُنْتَفِ، فالملزومُ مثلُه.

الوجه الثاني والعشرون: أن نكاح هذا مثبتٌ بالإجماع، فلا يزول إلا بإجماع مثله. وإن شئت قلت: نكاحُه قبل صُدورِ هذا اللفظ منه ثابتٌ بإجماع، والأصلُ بقاؤه حتى يَثبُتَ ما يرفعُه.

الوجه الثالث والعشرون: أن جمهور العلماء يقولون: إن طلاق الصبيِّ المميِّز العاقلِ لا يَنْفُذُ ولا يَصِحُّ. هذا قولُ أبي حنيفة (١)، ومالك (٢)، والشافعي (٣)، وإحدى الروايتين عن الإمام أحمد اختارها الشيخ أبو محمد (١)، وهو قول إسحاق (٥).

مع كونه عارفًا باللفظ وموجبه بكلماتِه اختيارًا وقصدًا، وله قصدٌ

<sup>(</sup>۱) انظر: «المسوط» (٦/٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المدونة» (٢/ ٧٩، ٨٣، ٣٠٩)، و«النوادر والزيادات» (٥/ ٩٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأم» (٦/٥٥٧).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (۱۰/ ٣٤٨ ـ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الإشراف» لابن المنذر (٤/ ١٩٠)، و«مسائل إسحاق بن منصور الكوسج لأحمد وإسحاق» (رقم ١٣٣٠، ٩٥٩).

وفي ظاهر المنقول عن إسحاق تعارضٌ، وليس كذلك عند التأمُّل.

صحيح، وإرادة صحيحة، وقد أمر الله سبحانه بابتلائه واختباره في تصرفاته (۱)، وقد نَفَّذ عمر بن الخطاب وصيته (۲)، واعتبر النبيُّ ﷺ قصدَه واختياره في التخيير بين أبويه (۳).

فالغضبانُ الشديدُ الغضب، الذي قد أُغْلِقَ عليه بابُ القصدِ والعلمِ أولى بعدم وقوع طلاقه من هذا بلا ريب.

فإن قيل: الغضبانُ مكلَّفٌ، وهذا غير مكلَّفٍ؛ لأن القلم مرفوعٌ عنه.

قيل: نَعَمْ، الأمرُ كذلك، ولكنْ لا يلزم من كونه مكلَّفًا أن يترتَّب الحكم على مجرَّد لفظه، كما تقدَّم. كيفَ، والمكرةُ مكلفٌ ولا يصح طلاقُه، والسكرانُ مكلف، والمريضُ مكلف؟!، فلا يلزم من كون العبد مكلَّفًا أن لا يَعْرِضَ له حالٌ يَمْنَعُ اعتبارَ أقواله، ونقضَ

<sup>(</sup>۱) في قوله تعالى: ﴿ رَأَبْلُواْ الْيَنْكَىٰ. . . ﴾ [النساء: ٦]. وانظر: «أحكام أهل الذمة» (٢/ ٩٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في «الموطأ» (٣١٠/٢ ـ ٣١٠)، وابن أبي شيبة (١٨٣/١)، والخبر وعبدالرزاق (٧٨/٩)، والبيهقي في «الكبرى» (٢٨٢/٦) وقال: «والخبر منقطع، فعمرو بن سليم الزرقي لم يدرك عمر رضي الله عنه، إلاّ أنه ذكر في الخبر انتسابه إلى صاحب القصة، والله أعلم».

وتعقّبه ابن التركماني في «الجوهر النقي» بأن لقاء عمرو بن سليم بعمر ممكن، فيحمل على الاتصال.

<sup>(</sup>٣) وقد ساق المؤلف رحمه الله الأحاديث الواردة في تخييره بين أبويه في كتابه «زاد المعاد» [(٥/ ٤٣٢ \_ ٤٩٠)] في ذكر حُكم رسول الله ﷺ في الولد، مَنْ أحتى به في الحضانة، مع شرح أحكامها وفقهها، فراجعه (القاسمي).

أفعاله (١).

الوجه الرابع والعشرون: أن غاية التلفّظ بالطلاق أن يكون جزء سبب، والحكمُ لا يتمُّ إلا بعد وجود سببه وانتفاء مانعه، وليس مجرَّدُ التلفظ سبباً تامًّا، باتفاق الأئمة، كما تقدم.

وحينئذ، فالقصدُ والعلمُ والتكليفُ إما أن تكون بقيةَ أجزاءِ السبب<sup>(٢)</sup>، أو تكون شروطًا في اقتضائه، أو يكون عدمُها مانعًا من تأثيره. وعلى التقادير الثلاثة، فلا يؤثِّرُ التكلُّمُ بالطلاق بدونها.

وليس مع من أوقع طلاق الغضبان، والسكران، والمكره، ومن جرى على لسانه بغير قصدٍ منه، إلا مجرَّدُ السبب، أوجزؤُه، بدون شرطِه وانتفاء مانعه، وذلك غير كافٍ في ثبوت الحكم، والله أعلم.

الوجه الخامس والعشرون: أنه لو سَبَق لسانُه بالطلاق ولم يُرِدْهُ، دُيِّنَ فيما بينه وبين الله تعالى، ويُقْبَل منه ذلك في الحكم، في إحدى الروايتين عن أحمد، إلا أن تُكذِّبه قرينة. والرواية الأخرى: يُدَيَّنُ، ولا يُقبَل في الحكم (٣).

وكذلك قال أصحاب الشافعي، إذا سبق الطلاق إلى لسانه بغير قصدٍ فهولغو، ولكن لا تُقْبَلُ دعوى سبق اللسان إلا إذا ظهرت قرينةٌ تدل عليه. فقبلُوا منه في الباطن دون الحكم إلا بقرينة (٤٠).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «ونقص» بالمهملة. ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: الكسب. والوجه ما أثبت.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغني» (١٠/ ٣٥٧)، و«الإنصاف» (٨/ ٤٦٥ ـ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «نهاية المحتاج» (٦/ ٤٤٢).

وكذلك قال أصحاب مالك: مَنْ سَبقَ لسانُه إلى الطلاق لم يَقَعْ على على على على على الطلاق لم يَقَعْ عليه الطلاق. قالوا: ويُقْبَلُ في الفتوى (١٠).

وأبو حنيفة لا يرى سَبْقَ اللسان مانعًا من وقوع الطلاق، وعنه في سبق اللسان في العتق روايتان، وقرَّرَ أصحابُه بأن المرأة تملك بُضعها لسبب يستوي فيه القصدُ وعدمُ القصد، كالسكران، والمكره، والهازل، وكالرضاع، بالاتفاق؛ فزوالُ البُضع لا يختلف في سببه القصدُ وعدمُ القصد، بخلاف العتق، فإن السبب الذي يملك به نفسه يختلف فيه القصد وعدمه، وروى أبو يوسف عن أبي حنيفة التسوية بينهما، ثم اختلف أصحابه، فقالت طائفة: هما سواء في الوقوع، وقالت طائفة: هما سواء في الوقوع،

والمقصودُ أن سبق اللسان إلى الطلاق من غير قصدٍ له مانعٌ من وقوعه عند الجمهور.

والغضبانُ إذا عَلِم من نفسه أنَّ لسانه سَبَقه بالطلاق من غير قصدٍ جازَ له الإقامةُ على نكاحه، ويُدَيَّن في الفتوى، وأما قبولُه في الحكم فيُخَرَّج على الخلاف، والأظهرُ أنه إنْ قامت قرينةٌ ظاهرةٌ تدلُّ على صحة قولهِ قبل في الحكم، والغضبُ الشديدُ من أقوى القرائن، ولا سيَّما فإن كثيرًا ممن يطلِّق في شدة الغضب يحلفُ بالله جَهْدَ يمينه أنه لم

<sup>(</sup>۱) انظر: «مواهب الجليل» (٤/٤٤)، و«التاج والإكليل» (٥/ ٣٠٩ ـ ٣١٠).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «بدائع الصنائع» (۳/ ۱٦٠)، و«فتح القدير» (٥/٤)، و«البحر الرائق» (٣/ ٢٧٧ \_ ٢٧٨).

يقصد الطلاق، وإنما سَبَق لسانه.

وحينئذٍ، فالجمهورُ، لا يُوقِعون عليه الطلاق، كما صرَّح به أصحابُ أحمد والشافعي ومالك.

وفي قبوله (١) في القضاء ثلاثةُ أقوال، أصحُّها أنه إنْ قامت قرينةٌ ظاهرةٌ على صحة قوله قُبِل، وإلاَّ فلا.

-----

<sup>(</sup>١) في الأصل: قوله. وهو تحريف.

#### فصل

ومما يبيِّنُ أن الغضبان قد يتكلَّم في الغضب بما لا يريده، ما رواه مسلم في «صحيحه» من حديث أبي الزبير، أنه سمع جابر بن عبدالله يقول: سمعت رسول الله على يقول: «إنما أنا بشر، وإني اشترطْتُ(۱) على ربي عز وجلَّ، أيُّ عبدٍ من المسلمين شتمتُه، أو سَبَبْتُه، أن يكون ذلك له زكاةً وأجرًا»(۲).

وفي «مسند الإمام أحمد» من حديث مسروق، عن عائشة قالت: دخل على النبيِّ ﷺ رجلان، فأغْلَظَ لهما وسبَّهما (٣)، قالت: فقلتُ: يا رسول الله! لَمَنْ أصابَ منكَ خيرًا، [ما أصاب هذان منك خيرًا!](٤)، قالت: فقال: «أو ما علمتِ ما عاهدتُ عليه ربيِّ عز وجل؟، قلتُ: اللهمَّ أيَّما مؤمن سببتُه، أو جلدتُه، أو لعنتُه، فاجعلها له مغفرةً وعافية»(٥).

وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة، أنه سمع النبي على يقول: «اللهم أيُّما عبدٍ مؤمنِ سببتُه، فاجعل ذلك قربةً إليك يوم القيامة»(٢).

<sup>(</sup>١) في الأصل: اشترط. والمثبت رواية مسلم، وهي أولى.

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم» (۲۲۰۲).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: فأغلظا وسبَّهما. والمثبت رواية «المسند»، وهي أولى.

<sup>(</sup>٤) زيادة من «المسند»، وهي لازمة.

<sup>(</sup>٥) «المسند» (٦/ ٤٥). وإسناده صحيح. وأخرجه مسلم (٢٦٠٠) بنحوه.

<sup>(</sup>٦) «صحيح البخاري» (٦٣٦١)، و«مسلم» (٢٦٠١).

وفي بعض ألفاظ الحديث: «إنما أنا بشرٌ، أرضى كما يرضى البشر، وأغضب كما يغضب البشر، فأيُّما مؤمنٍ سببتُه أو لعنته فاجعلها له زكاةً».

فلو كان النبي ﷺ مُريدًا لِما دعا به في الغضب، لَما شَرَط على ربّه وسألَ أن يَفْعَلَ بالمدعوِّ عليه ضدَّ ذلك، إذْ من الممتنع اجتماعُ إرادةِ الضِّدَّيْن، وقد صرّح بإرادة أحدِهما، مشترطًا له على ربّه، فدلَّ على عدم إرادته لِما دعا به في حال الغضب.

هذا وهُو ﷺ معصومُ الغضب، كما هو معصومُ الرضا، وهو مالك لفظه بتصرُّفه (۱)، فكيف بمن لم يُعْصَم (۲) في غضبه، وتمليكه (۳)، ويتصرَّفُ فيه غضبُه، ويتلاعبُ الشيطان به فيه؟!

وإذا كان الغضبانُ يتكلَّم بما لا يريده، ولا يريدُ مضمونه، فهو بمنزلة المُكره الذي يُلْجَأُ إلى الكلام، أو يتكلَّم به باختياره ولا يريد مضمونه، والله أعلم.

فإن قيل: ما ذكرتم مُعارضٌ بما يدلُّ على وقوع الطلاق؛ فإن الغضبان أتى بالسببِ اختيارًا، وأراد في حال الغضب ترتُّبَ أثرِه عليه، ولا يضرُّ عدمُ إرادته له في حال رضاه؛ إذْ الاعتبارُ بالإرادة إنما هو حال التلقُظ، بخلافِ المُكْرَه، فإنه محمولٌ على التكلُّم بالسبب، غيرُ مريدٍ

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: يعصهم. وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. ولعلها: ويتملَّكُه.

لترتُّبِ أثره عليه، وبخلاف السكران المغلوب [على](١) عقله، فإنه غيرُ مكلف. والغضبانُ مكلَّفٌ مختارٌ، فلا وجه لإلغاء كلامه.

فالجواب: أن يُقال: إنْ أُريد بالاختيار رضاهُ به وإيثارُه له، فليس بمختار، وإن أردتُم أنه وقع بمشيئته وإرادته التي هو غيرُ راضٍ بها ولا بأثرها، فهذا بمجرَّده لا يُوجِبُ ترتُّب الأثر، فإن هذا الاختيار ثابتٌ للمكرَه والسكران، فإنا لا نشترط في السكران أنْ لا يفرِّقَ بين الأرض والسماء، بل المشترَطُ في عدم ترتُّب أثرِ أقواله: أنه يَهْذي ويخلِطُ في كلامه، وكذلك المحمومُ والمريض.

وأبلغ من هذا: الصبيُّ المراهقُ للبلوغ، إذْ هو من أهل الإرادة والقصد الصحيح، ثم لم يَتَرتَّب على كلامه أثرُه، وكذلك مَنْ سَبقَ لسانُه بالطلاق ولم يُرِدْهُ فإنه لا يَقَعُ طلاقُه، وقد أتى باللفظ في حال الاختيار غيرَ مكره، ولكنْ لم يقصِدْهُ.

والغضبانُ وإن قصده فلا حُكمَ لقصده في حال الغضب؛ لما تقدَّم من الأدلة الدالة على ذلك.

وقد صرَّح أصحابُنا: مَن (٢) كان جنونُه لِنَشاف، أو برسام، لا يقعُ طلاقُه، ويسقطُ حكمُ تصرُّفه، وإن كانتْ (٣) معرفتُه غيرَ ذاهبةٍ بالكلية، ولا يضرُّه أن يَذْكُر الطلاق، وأنه أوقعه (٤).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل. وفي المطبوعات: «بأن من». وزيادة «بأن» غير لازمة، وإن كانت هي الأنسب.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: إن كانت. والصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٤) انظر: «المغنى» (٢٤٦/١٠).

وما ذكرناه من دعاء النبيِّ عَلَيْ رَبَّه أن يجعل سَبَّه لَمَنْ سَبَّه في حال غضبه، صريحٌ في أنه [غير] مريدٍ له، إذ لو أراده واختاره لم يَسْأَلْ ربَّه أن يَفْعَلَ بالمدعوِّ عليه ضِدَّ ما دعا به عليه، إذْ لا يُتَصَوَّرُ إرادة صَدَّين في حالة واحدة، وهذا وحده كافٍ في المسألة.

فهذا ما ظهر في هذه المسألة بعد طُول التأمُّل والفِكْر، ونحنُ مِنْ وراء القبول والشكر لمن ردَّ ذلك بحجة يجب المصير إليها، ومِنْ وراء الردِّ على من ردَّ ذلك بالهوى والعناد، والله المستعان، وعليه التكلان، وصلى الله على سيد المرسلين، وخاتم النبيين، وعلى آله وأصحابه وعترته وأنصاره، صلاةً دائمةً بدوام مُلك الله عز وجل.

(١) زيادة لازمة.

# فهرس الفهارس

# \* الفهارس اللفظية

| (V1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ فهرس الآيات القرآنية     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| (VY_VY)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ـ فهرس الأحاديث والآثار    |
| (V£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ فهرس الشعر               |
| (V£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ فهرس الأمثال             |
| (v4_vo)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _ فهرس الأعلام             |
| (1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ـ فهرس الطوائف والجماعات   |
| (٨١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ فهرس الكتب               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | * الفهارس العلمية          |
| (1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _ العقيدة                  |
| (1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ـ التفسير                  |
| (٨0)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ الحديث                   |
| (\lambda \Lambda \lambd | _ الفقه                    |
| (AA)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ أصول الفقه               |
| (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ القواعد والضوابط الفقهية |
| (14)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ الفروق (الفقهية)         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | متفرقات:                   |
| (9 \9)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ فوائد متعلقة بالأعلام    |

| (٩٠)    | _ الحقائق         |
|---------|-------------------|
| (٩٠)    | _ الغضب           |
| (91_9.) | _ فوائد منثورة    |
| (90 94) | * فه سر المرضوعات |

### \* الفهارس اللفظية

| (V1)    | _ فهرس الآيات القرآنية   |
|---------|--------------------------|
| (VY_VY) | _ فهرس الأحاديث والآثار  |
| (V£)    | ـ فهرس الشعر             |
| (V£)    | _ فهرس الأمثال           |
| (V4_V0) | _ فهرس الأعلام           |
| (A·)    | ـ فهرس الطوائف والجماعات |
| (11)    | _ فهرس الكتب             |

## فهرس الآيات القرآنية

| صفحة | الآية                                                                                            |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 79.9 | ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّغُوفِ أَيْمَانِكُمْ ﴾ [البقرة/ ٢٢٥]                           |
| ٤٣   | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا ٱلصَّكَلُوةَ وَأَنتُمْ شُكَارَى ﴾ [النساء/ ٤٣] |
| ۱۳   | ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ ـ غَضْبَنَ أَسِفًا ﴾ [الأعراف/ ١٥٠]                    |
| ١٣   | ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن تُمُوسَى ٱلْغَضَبُ ﴾ [الأعراف/ ١٥٤]                                        |
| ١٤   | ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَنْغُ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ﴾ [الأعراف/ ٢٠٠]         |
| ١١ [ | ﴿ ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَّ ٱسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ ﴾ [يونس/ ١١          |
| ١٢   | ﴿ وَمَدَّعُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشَّرِّ دُعَآءُهُ بِٱلْخَيْرِ ﴾ [الإسراء/ ١١]                         |
| ٣٧   | ﴿ وَمَآ أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَنُ أَنْ أَذَكُرُمُّ ﴾ [الكهف/ ٦٣]                             |
| ٣٦   | ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَنَيَكَتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدْنَ تَعَصُّنَا﴾ [النور/ ٣٣]        |

## فهرس الأحاديث والآثار

| الصفحة | الحديث أو الأثر (١)                            |
|--------|------------------------------------------------|
| ٥٤     | * إذا طلق الرجل امرأته وهي حائض فلا يعتد بها   |
| ٦٢     | اللهم أيّما عبدٍ مؤمن سببْتُه                  |
| 23,53  | أمر ﷺ باستنكاه من أقر بالزنا                   |
| TV.10  | إن الغضب من الشيطان                            |
| ٦٢     | إنما أنا بشر، وإني اشترطتُ على ربي             |
| ٦٣     | إنما أنا بشر، أرضى كما يرضى البشر              |
| ١.     | * إنه (لغو اليمين) يمين الرجل على الشيء يعتقده |
| 10_18  | إني لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجد        |
| ٦٢     | أو ماعلمتِ ما عاهدتُ عليه ربي                  |
| ٥٨     | تخييرُ النبي عَيَالِيْهِ الصبيَّ بين أبويه     |
| 71     | جمرة في قلب ابن آدم (الغضب)                    |
| ٥٦     | حكمُ النبي ﷺ للزبير في شراج الحَرَّة           |
| 70     | * الطلاق عن وطر، والعتق ما يبتغي به وجه الله   |
| ٥٣     | * كان (طاووس) لا يرى طلاقًا ما خالف وجه الطلاق |
| ۹ _ ۸  | * كل يمين حلف عليها رجل وهو غضبان فلا كفارة    |
|        |                                                |

<sup>(</sup>١) ما كان مُصدَّرًا بِـ (\*) فهو أثر.

| Y0. A     | * لغو اليمين أن تحلف وأنت غضبان                |
|-----------|------------------------------------------------|
| ١.        | * لغو اليمين هو قول الرجل: لا والله وبلي والله |
| ٤٠        | ليس الشديد بالصرعة                             |
| 77        | من نذر أن يطيع الله فليطعه                     |
| ٥٨        | * نفذ عمر رضي الله عنه وصية الصبيّ             |
| ٤٤        | هل أنتم إلا عبيد لأبي (قولُ حمزة رضي الله عنه) |
| 11        | * هو قول الإنسان لولده وماله إذا غضب عليه      |
| 17        | لا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم      |
| ٥٤        | * لا طلاق إلا على بينة                         |
| 3,5,51,17 | لا طلاق ولا عتاق في إغلاق                      |
| ۲۱        | لا نذر في غضب وكفارته كفارة يمين               |
| ٥٢        | * لا يعتد بذلك (الرجل يطلق امرأته وهي حائض)    |
| ٥٤        | * لا يعتد بها (الرجل يطلق امرأته وهي حائض)     |
| 77        | لا يقضي القاضي بين اثنين وهو غضبان             |
| 19        | لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت             |

\*\*\*

### فهرس الشِّعْر

يا عاذلي والأمر في يده هلا عذلت وفي يدي الأمرُ ٤٠

\*\*\*

فهرس الأمثال

**TT. T.** 

الغضبُ غولُ العقل

\*\*\*

# فهرس الأعلام

| 77,77                 | أبان بن عثمان بن عفان            |
|-----------------------|----------------------------------|
| ٥٤                    | ابن أبي شيبة (أبوبكر)            |
| ٤٥                    | ابن أبي موسى (الشريف)            |
| 11                    | ابن أبي نجيح                     |
| 3,5,17,57,07,         | أحمد بن حنبل                     |
| , 54, 53, 73, 73, 73, |                                  |
| 09.00,00,02.01        |                                  |
| ٥٢                    | أحمد بن خالد                     |
| ٥٢                    | أحمد بن عبدالله بن عبدالرحيم     |
| ٥٧                    | إسحاق بن راهويه                  |
| 45.9                  | إسماعيل بن إسحاق القاضي          |
|                       | * إمام الحرمين= الجويني          |
| Y0.V                  | البخاري (محمد بن إسماعيل)        |
| 7,77,93               | أبوبكر عبدالعزيز بن جعفر         |
| 00,02,77              | ابن تيمية (شيخ الإسلام)          |
| ٥٣                    | الثعلبي                          |
| 71,75                 | جابر بن عبدالله                  |
| ٥٣                    | ابن جريج (عبدالملك بن عبدالعزيز) |

| ٨                 | ابن جرير (الطبري)               |
|-------------------|---------------------------------|
| ٥٤                | أبو جعفر الباقر                 |
| **                | الجويني (إمام الحرمين)          |
| **                | أبو الحارث                      |
| 71.8              | الحاكم (أبو عبدالله النيسابوري) |
|                   | * ابن حزم= أبو محمد بن حزم      |
| **                | أبو الحسن الكرخي                |
| ٨                 | أبو حمزة                        |
| 00,7              | حنبل                            |
| 7.00,00,60,60,40  | أبو حنيفة (النعمان بن ثابت)     |
| ٨                 | خالد (الطحان)                   |
| ٥٣                | خلاس بن عمرو                    |
| 11,7,8            | أبو داود (سليمان بن الأشعث)     |
| ٦                 | ابن درید                        |
| ٥٦                | الزبير بن العوام                |
| ٦٢                | أبو الزبير (محمد بن مسلم المكي) |
| 77,77             | الزهري                          |
| ٥٣                | سعيد بن المسيب                  |
| , 40, 17, 17, 04, | الشافعي (محمد بن إدريس)         |
| ٥٧, ٤٨, ٤٥        | ·                               |

| 89,77                 | أبو طالب                       |
|-----------------------|--------------------------------|
| ٦                     | أبو طاهر (المحمد اباذي)        |
| ٥٣،٨                  | طاووس (بن كيسان)               |
| 77                    | الطحاوي                        |
| 3, 1, 1, 1, 1, 17, 75 | عائشة (أم المؤمنين)            |
| ٥٣                    | عباس بن أصبغ                   |
| ٥٣                    | عبدالرحمن بن مهدي              |
| 08,04                 | عبدالرازق بن همام الصنعاني     |
| <b>TV</b>             | عبدالملك الميموني              |
| 00                    | عبدالله بن أحمد بن حنبل        |
| ٥٣                    | عبدالله بن طاووس               |
| ۸،۱۰،۸ م              | عبدالله بن عباس                |
| ٥٢                    | عبدالله بن عمر                 |
| ٦                     | أبو عبدالله (نفطويه)           |
| ٥٢                    | عبدالوهاب بن عبدالمجيد الثقفي  |
| ٥٢                    | عبيد الله بن عمر               |
| 77,77                 | عثمان بن عفان                  |
| ٨                     | عطاء بن السائب                 |
|                       | * ابن عقيل= أبو الوفاء بن عقيل |
| ٨                     | عمر بن الخطاب                  |

| Y1               | عمران بن حصين                    |
|------------------|----------------------------------|
|                  | * غلام الخلال= أبو بكر عبدالعزيز |
| ٥٣               | قتادة بن دعامة                   |
|                  | * ابن قدامة= أبو محمد المقدسي    |
| ٥٤               | أبو قلابة                        |
| <b>To</b>        | الليث بن سعد                     |
| ٤                | ابن ماجه                         |
| ٨                | مالك بن إسماعيل                  |
| 07,01,59,70,74,9 | مالك بن أنس                      |
| 11               | مجاهد بن جبر                     |
| ٥٢               | محمد بن بشار                     |
| ٥٣،٥٢            | أبو محمد بن حزم                  |
| ٦                | أبو محمد (ابن درستويه)           |
| ٥٣               | محمد بن سعید بن نبات             |
| ٥٣،٥٢            | محمد بن عبدالسلام الخشني         |
| ٥٣               | محمد بن قاسم بن محمد             |
| ٥٣               | محمد بن المثنى                   |
| ov. £9           | أبو محمد المقدسي (ابن قدامة)     |
| ٦٢               | مسروق بن الأجدع                  |
| ٦٢               | مسلم بن الحجاج                   |

| ٥٤        | معمر بن راشد         |
|-----------|----------------------|
| ۳۷، ۱۳    | موسى عليه السلام     |
| 70        | نافع (مولى ابن عمر)  |
| 75        | أبو هريرة            |
| ٥٣        | همام بن یحی <i>ی</i> |
| ٨         | وسيم                 |
| ٨         | ابن وكيع             |
| 0 & , & 0 | أبو الوفاء بن عقيل   |
| ٨         | يحيى بن واضح         |
| 07        | يوسف بن عبدالله      |
| ٦.        | أبو يوسف القاضي      |
|           |                      |

\*\*\*

### فهرس الطوائف والجماعات

| ٣٥ _ ٣٤                | الأئمة الأربعة     |
|------------------------|--------------------|
| 70.                    | أصحاب أبي حنيفة    |
| 71.09                  | أصحاب الشافعي      |
| 71,7.69                | أصحاب مالك         |
| 78,71,89               | أصحابنا (الحنابلة) |
| ١٦                     | أهل الحجاز         |
| TO. 1V                 | أهل العراق         |
| ٥٢،٣٤                  | التابعون           |
| 71,7.00,00,00,00       | الجمهور            |
| ٥٢،٣٤                  | السلف              |
| 07,57,37,13,73,70      | الصحابة            |
| 00, 89, 87, 87, 81, 78 | الفقهاء            |
| ٣١                     | الملوك             |

\*\*\*

## فهرس الكُتب

| ٤٥   | * «الإرشاد» لابن أبي موسى           |
|------|-------------------------------------|
| ٥٣   | * «تفسير الثعلبي» (الكشف والبيان)   |
| 11   | * «تفسير مجاهد» رواية ابن أبي نجيح  |
| ٨    | * «تفسير ابن جرير» (جامع البيان)    |
| 10.8 | * «السنن»                           |
| Y0.V | * «صحيح البخاري»                    |
|      | * "صحيح الحاكم" = "مستدرك الحاكم"   |
| 75   | * «صحیح مسلم»                       |
| 75   | * الصحيحان                          |
| 00   | * «مسائل الإمام أحمد» رواية عبدالله |
| Y 1  | * «مستدرك الحاكم»                   |
| 75   | * «مسند أحمد»                       |
| 17   | * «مطالع الأنوار» لابن قرقول        |
| ٥٤   | * «الواضح في أصول الفقه» لابن عقيل  |

\*\*\*

## \* الفهارس العلمية

| (A£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ العقيدة                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| (A£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ التفسير                  |
| (A0)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ الحديث                   |
| (\lambda \Lambda \lamb | _ الفقه                    |
| (AA)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ أصول الفقه               |
| ( \ \ \ _ \ \ \ \ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ القواعد والضوابط الفقهية |
| (14)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ الفروق (الفقهية)         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>ـ</b> متفرقات :         |
| (9 \ 9)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _ فوائد متعلقة بالأعلام    |
| (9.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ الحقائق                  |
| (9.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ الغضب                    |
| (91_9.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _ فوائد منثورة             |

### فهرس الفوائد والمسائل العلمية على الفنون

#### \* العقيدة \*

إجابةُ دعاء الخير من صفة الرحمة، وإجابةُ ضده من صفة الغضب ١٢ الإكراه مانع من كفر المتكلم بكلمة الكفر (مع اطمئنان القلب) وكذلك عارضُ السُّكر مانعٌ أيضًا

#### \* التفسير \*

#### \* لطائف تفسيرية:

نكتةٌ في العدول عن (سكن) إلى (سكت) في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْغَضَبُ ﴾ عن مُّوسَى ٱلْغَضَبُ ﴾ الأمرُ بالاستعاذة من الشيطان ورد في ثلاثة مواضع من القرآن ١٤

#### \* آيات فسرها المصنف:

﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغُوفِ آيَمَنِكُمْ ﴾
﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغُوفِ آيَمَنِكُمْ ﴾
﴿ فَ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِلنَّاسِ الشَّرِّ اَسْتِعْجَالَهُم بِالْخَيْرِ ﴾
﴿ وَيَدْعُ الْإِنسَنُ بِالشَّرِ دُعَاءَمُ بِالْخَيْرِ ﴾
﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفًا ﴾

١٢ ١٣

#### \* الحديث \*

\* أحاديث تناولها المصنف بالشرح والتعليق:
«لا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم»

19\_17. V\_ & «لا طلاق و لا عتاق في إغلاق» «اللهم أيما عبد مؤمن سببتُه فاجعل ذلك قربة إليك 70,74 \_ 77 يوم القيامة»

#### \* الفقه \*

\* الصلاة: £ 1 \_ £ V قضاء الصلاة للمغمى عليه \* الصيام: وجوب الكفارة على من وطيء في نهار رمضان ناسيًا ـ عند الأكثرين \_ 74 \* الحَدْ: من يُجَنُّ أحيانًا نادرًا ثم يفيق، لا يُحجر عليه ٤٧ \* الوصايا: وصية الصبي 01 \* العتق: إذا كاتب عبده على عِوض، فأدَّاه إليه، فقال: أنت حرّ.

ثم تبيَّن أن العِوَض مُسْتَحق 20

> حَجَر الشارعُ على المطلِّق الطلاقَ: في وقته، ووضعه ، وقدره (وتفسير ذلك)

\* الطلاق:

10

11-14

|                    | شروطُ وقوع الطلاق الزائدة على مجرَّد التكلُّم |
|--------------------|-----------------------------------------------|
| 78,09,00_0.        | بلفظه                                         |
| 00,07              | ذكرُ بعض من لم يوقع الطلاق المحرَّم           |
| ١٨                 | حجج من لم يوقع الطلاق المحرَّم                |
| ۸۱،۹۱،۰۳۰،۱۹،۱۸    | طلاق المكره                                   |
| 01, 89, 49 _ 47    | طلاق الهازل                                   |
| 77_ 77, 13,37.     | طلاق السكران                                  |
| 78,87              | صفة السكران الذي لا يقع طلاقه                 |
| 78,00              | طلاق المجنون                                  |
|                    | هل يشترط لعدم إيقاع طلاق المجنون أن           |
| 0 89               | لايكون ذاكرًا لطلاقه؟                         |
| 78.0A_0V           | طلاق الصبي المميز العاقل                      |
| ٥.                 | طلاق الموسوس                                  |
| 78,71_09           | طلاق من سبق لسانُه به ولم يُرِدْهُ            |
|                    | طلاق الغضبان له ثلاث صور :                    |
| ضبه لأجله،         | الصورة الأولى: أن يبلغه عن امرأته أمرٌ يشتد غ |
| يئة منه \$ ٤ ـ ٥ ٤ | ويظن أنه حق، فيطلقها لأجله، ثم يتبين أنها بر  |
| قد علم             | الصورة الثانية: أن يكون قد غضب عليها لأمرٍ    |
| ما يقول،           | وقوعه منها، فتكلم بالطلاق قاصدًا له، عالمًا ب |
| ٤٥                 | عقوبة لها على ذلك                             |

الصورة الثالثة: أن لا يقصد أمرًا بعبنه، ولكن الغضب حمله على ذلك، ومنعه كمال التصور والقصد، فليس هو غائب العقل بحيث لا يفهم مايقول بالكلية، ولا هو حاضر العقل بحيث يكون قصده معتبرًا ٤٦ مراد ابن القيم بالغضبان الذي لا يقع طلاقه 49,44 - 47,44 لو قال: أنت طالق طلقة لا رجعة لي فيها 17 لو قال: أنت طالق أن دخلت الدار (بفتح الهمزة. وهو يعرف العربية) ٥٤ \* الحضانة: تخيير الصبي بين أبويه 01 \* الحدود: القذفُ حال الخصومة والغضب 13 \_ 73 السبُّ والشتم حال الغضب 21,13 \* الأيمان والنذور: ME. 10, 77, 1 - A لغو اليمين 27

من حلف أن لا يتكلم بكذا ثم تكلم به ناسيًا ٢٧ ـ ٣٤،٣٥ ـ ٣٥،٣٥ نذر الغضب: كفارته، وحكم الوفاء به المراد بنذر الغلق ويمين الغلق عند الشافعي ٢٣،٧٠ \* القضاء:

حكم الحاكم حال غضبه ٢٣ \_ ٢٤، ٥٥ \_ ٥٧

|         | * الإقرار :                                           |
|---------|-------------------------------------------------------|
| 23,53   | السُّكر مانعٌ من صحة الإقرار                          |
|         | * أصول الفقه *                                        |
| ٤٥      | السبب كالشرط                                          |
| ٥٥      | النهي يقتضي الفساد                                    |
|         | الدليل إما كتاب أو سنة أو إجماع أو قياس يستوي فيه حكم |
| ٥٧      | الأصل والفرع                                          |
| ٥٧      | الدليل إما نصٌّ وإما معقولُ نصّ                       |
| ٥٧      | الإجماع لا يزول إلا بإجماع مثله                       |
|         | * القواعد والضوابط الفقهية *                          |
| ٣       | ذمُّ الحيل                                            |
| ٣٨      | القصود في العقود معتبرة                               |
| 74      | الكفارة لا تستلزم التكليف (وفروع القاعدة)             |
|         | قاعدة الشريعة: أن العوارض النفسية لها تأثير في القول، |
| 28 _ 84 | إهدارًا واعتبارًا، وإعمالاً وإلغاءً                   |
|         | فلا يلزم من كون العبد مكلفًا أن لا يعرض له حال يمنع   |
| ०९      | اعتبار أقواله ونقض أفعاله                             |
|         | ولا اعتبار بما جري على اللسان من غير قصد القلب        |
| .11.1.  | (الخطأ، النسيان، الذهول، الإكراه، ) ٣٠٤،              |
|         |                                                       |

| ٤٣,٣٧,٢     | '4. Y                                                    |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| 01          | ولا يُلزَم المكلف أحكام الأقوال حتى يكون عارفًا بمدلولها |
| 09          | الحكم لا يتم إلا بعد وجود سببه وانتفاء مانعه             |
|             | أقسام الغضب، وما يترتب على كل قسم من نفوذ                |
| Y 1 _ Y •   | الطلاق والعقود                                           |
| ٤١،٣٤،٢     | الغضب يبطل حكم أقوال الغضبان دون أفعاله ٢٢               |
| ٥٣،٢٣       | الإكراه على الأقوال                                      |
| 77_70       | الإكراه على الأفعال ثلاثة أنواع                          |
|             | * الفروق (الفقهية) *                                     |
| <b>79_7</b> | الفرق بين طلاق الهازل والغضبان                           |
| 23          | الفرق بين القذف حال الغضب والطلاق حال الغضب              |
| ٤٧          | الفرق بين الغضبان والمجنون، في الحَجْر                   |
| ٦.          | الفرق بين زوال البُضْع والعتق عند أصحاب أبي حنيفة        |
|             | * متفرقات *                                              |
|             | * فوائد متعلِّقة بالأعلام:                               |
| ٥٣          | أفقه التابعين على الإطلاق: سعيد بن المسيب                |
| ٥٣          | أفقه التابعين من أصحاب ابن عباس: طاووس                   |
|             | القاضي إسماعيل بن إسحاق: أجلُّ المالكية وأفضلهم على      |
| 45.4        | الإطلاق، وكان يُقرن بالأئمة الكبار                       |

|                   | * الحقائق :                                         |
|-------------------|-----------------------------------------------------|
| 00.17_17.7        | «الإغلاق»                                           |
| 78,87             | السكران الذي لا يقع طلاقُه                          |
|                   | * الغضب:                                            |
| ٣٩                | مرضٌ من الأمراض، ونظائره منها                       |
| _ 17, 77 _ 37     | حرارة الغضب، وأثره في النفس                         |
|                   | من الناس من إذا لم ينفذ غضبه قتله غضبُه، وقصةٌ      |
| ٤١                | عن العرب في ذلك                                     |
| ٤٠                | الغضب اختياريُّ في أوله، اضطراريٌّ في آخره          |
| ٤٨                | أقسامُ الناس في الغضب                               |
| هم ۲۱             | عادة خواصّ الملوك إذا أمر ملوكهم بأشياء وقت غضب     |
| ٣٧                | المشروع للغضبان فعله إذا غضب                        |
|                   | * فوائد منثورة :                                    |
| 1 _ 71 , 13 , 3 3 | خطر الدعاء على النفس والأهل                         |
| 77,77,77,77       | وجهُ الشبه بين المكره والغضبان                      |
| 19                | المكره قد يسمَّى مختارًا من وجهٍ                    |
| مسبَّب ۳۱         | إرادةُ السبب إرادةٌ للمسبَّب، وكراهته وبغضه بغضٌ لل |
| ٤٣                | فقه الصحابة رضي الله عنهم                           |
| بىلٍ منه          | الغلط الذي يجري على لسان قارىء القرآن من غير قص     |
| <b>۲</b> 9        | لا بة اخذ به                                        |

# فهرس الموضوعات

| ٣  | • |   |   |   |   |   | • | • |   | • | • |   |   |   | • | • | • |   | • | • | •   | •  |     |   |   |    |   | • |    | ب   | نف  | ب  | 2٥  | ال  | نة   | لام      | مق  |  |
|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|----|-----|---|---|----|---|---|----|-----|-----|----|-----|-----|------|----------|-----|--|
| ٤  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    |     |     |    |     |     |      |          |     |  |
| 19 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    |     |     |    |     |     |      |          |     |  |
| ٨  |   |   |   | • | • | • |   |   |   |   | • | • |   |   |   | • | • | • |   |   | : ( | ان | ىبا | ۻ | غ | 51 | ق | と | طا | ع د | ر خ | قو | و   | -م  | عا   | ä        | أدل |  |
|    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    |     |     |    |     |     |      |          | *   |  |
| ٨  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    |     |     |    |     |     |      |          |     |  |
| 11 |   | • |   |   |   |   | • | • |   |   | • |   |   |   | • |   | • |   |   | • |     |    |     |   |   |    |   | • |    |     |     | ڀ  | انو | الث | ٩    | ڄ        | الو |  |
| ۱۳ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • | • |   | • |     |    |     |   |   | •  |   | • |    |     |     | ث  | Jl  | الث | ٩    | ۪ج       | الو |  |
| ۱۳ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    |     |     |    |     |     |      |          |     |  |
| ١٤ |   |   | • | • |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   | • |    | . ر | ~ر  | م  | خا  | ال  | ٩    | ج        | الو |  |
|    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    | :   | ä   | ۰  | لس  | ۱ä  | زار! | دلا      | ₩   |  |
| 17 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    |     |     |    |     |     |      |          | الو |  |
| ۲۱ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    |     |     |    |     |     |      |          | الو |  |
| 24 |   |   |   | • |   | • | • | • | • |   | • |   |   |   |   |   | • | • |   | • | •   | •  |     |   |   |    |   | • |    |     | . ( | ث  | Jl  | الث | ٩    | ڄ        | الو |  |
|    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   | :  | ä   | باب | ~  | 4   | الع | ر    | آثا      | ₩   |  |
| 70 |   |   |   |   |   |   | • |   | • |   | • |   | • | • | • |   | • |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    |     |     |    |     |     |      |          | الو |  |
| 77 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |     |   |   |    |   |   |    |     |     |    | انہ | الث | ٩    | <u>ج</u> | الو |  |

|     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |            |     |     |     |            |     |    |            | ※   |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|------------|-----|-----|-----|------------|-----|----|------------|-----|
| 4 9 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • |     |            | •   |     | ل   | <b>ئ</b> و | الا | ئە | _ ج        | الو |
| ۳.  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |     |            |     | •   | ڀ   | ئانى       | الث | ئە | _ ج        | الو |
| ۳.  | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   | • |   |   |     |            |     | ٠   | ث   | نال        | الث | ئە | _ ج        | الو |
| ۲٦  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |            |     |     |     |            |     |    | _ ج        |     |
| ٣٢  | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   | • |     |            | ٠,  | ىر  | مہ  | خا         | ال  | ئە | _ ج        | الو |
| ٣٢  |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   | • |   | • |   |   |   |   | • |   | • |   |   | • |   |   |     |            | ٠.  | ب   | دس  | سا         | ال  | ئە | _ ج        | الو |
| ٣٣  |   |   |   |   | • | • | • |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   | •   |            |     |     | بع  | سا         | ال  | ئە | _ ج        | الو |
| ٣٧  |   |   |   | • | • |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • |   |   |   |     |            |     |     | ن   | ئام        | الث | ئە | _ ج        | الو |
| ٣٨  |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   | •   | <b>'</b> . |     |     | ىع  | ناس        | الت | ئە | _ ج        | الو |
| ٣٩  |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |     |            |     | • . | ئىر | مان        | ال  | ئە | _ ج        | الو |
| ٤١  |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |   | ر   | ش          | ء   | ب   | دې  | حا         | ال  | ئە | _ ج        | الو |
| ٤٣  |   |   |   | • |   | • |   |   |   | • |   | • |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   | •   | ر          | ش   | ء   | ڀ   | ئانو       | الث | ته | ر ج        | الو |
| ٤٤  |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | •   | سر         | عث  | >   | ث   | نال        | الث | ته | _ ج        | الو |
| ٤٦  |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   | • |   | • |   |   | • |   | • |   |   |   |   | •   | ر          | ش   | ء   | ح   | راب        | الر | ئە |            | الو |
| ٤٩  |   |   | • |   |   |   |   |   | • | • |   |   | • |   |   |   | • | • | • | • |   |   | • |   |   |   | نىر | ک          | ٠ ( | بر  | مہ  | خا         | ال  | ئە | _ ج        | الو |
| ٤٩  |   |   | • | • |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • | • |   |   | سر  | ئىث        | ، د | ٠   | در  | سا         | ال  | ته | ر ج        | الو |
| ۰۰  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • | • | • |   |   |   |   |   | • | • | • |   |   | •   | سر         | عث  | >   | بع  | سا         | ال  | ته | ر ج        | الو |
| ٥٠  |   | • | • |   |   | • |   |   |   |   |   |   | • | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • |   |   |     | ىر         | ش   | ء   | ن   | ئام        | ال  | ته | _ ج        | الو |
| ٥٥  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |            |     |     |     |            |     |    | <u>.</u> ج |     |

| 00 | <br>• | •  | ٠  | • | • |     | •   | • | •  |   | •  | • | •  | • | •  | • | •  |   | • | • | •  | •  | •  |    | •  |     |     | ن   | رو  | ش   | الع | نه     | ج.  | الو |
|----|-------|----|----|---|---|-----|-----|---|----|---|----|---|----|---|----|---|----|---|---|---|----|----|----|----|----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|--------|-----|-----|
| ٥٧ |       |    |    |   | • |     |     |   |    | • | •  |   | •  |   |    |   | •  |   |   |   |    | (  | ز  | رو | ش  | لع  | را  | ع و | دي  | حا  | ال  | نه     | ج.  | الو |
| ٥٧ |       |    | •  |   |   |     |     |   |    |   |    | • | •  | • |    |   | •  |   |   |   |    |    |    | ن  | رو | بعر | ئىد | واأ | , ( | اني | الث | نه     | ج.  | الو |
| ٥٧ |       |    |    |   |   |     |     |   |    |   |    |   |    |   |    |   |    |   |   |   |    |    | į  | ود | ىر | مث  | ال  | و   | ث   | ال  | الث | نه     | ج.  | الو |
| 09 |       | •  |    |   |   |     |     |   |    |   | •  |   |    | • | •  |   |    |   |   |   |    |    | •  | ز  | رو | ش   | لع  | واأ | , ( | اب  | الر | نه     | ج.  | الو |
| 09 | <br>• | •  |    |   |   |     |     |   |    |   |    |   |    |   |    |   |    |   |   |   |    | ن  | و١ | مو | ئى | الن | و   | ں   |     | خا  | ال  | ئە     | ج.  | الو |
| 77 | <br>٥ | يد | یر | ` | 1 | لما | ، ب | Ļ | غب | 2 | ال | ب | فح | ( | لہ | ک | يت | ل | ق | ن | با | بب | نف | ال | ن  | أر  | ن   | يبي | U   | مه  | و   | ئ<br>ئ | سر  | فص  |
| 70 |       |    |    |   |   |     |     |   |    |   |    |   |    |   |    |   |    |   |   |   |    |    |    |    |    |     |     | ä   | JL  | س   | ال  | مة     | اتہ | خ   |